

#### هناف البداية

يا صاحب الرسالة . .

يا مقتفي الأثر الرائع . . أثر محمد وصحبه . .

يا لابس لأمنه في معركته مع الباطل يا خليفته في دعوته يا واقي منبره لنعظ الأمة من خلفه أيها الوارث لرسالته يا من تسلم الراية منه قبل أن تسقط . .

هل سقطت منك الراية ؟ !

يا من حمل شعلة الهداية من يده لننير بها الوجود . .

هل انطفات بين يديك الشعلة ؟ !

هذه رسالتي إليك إن كان عزمك قد وهن، وعهدك قد تسي .

لمن زار النَّـور روحه، وانخفضت درجة حرارة قلبه، وتعرُّض لوعكة روحية طارئة أو مزمنة. ﴿ ﴿ ولمن . .

توالت عليه المسئوليات فاضطربت عنده الأولويات: الدنيا ومشتقاتها على رأس القائمة والآخرة في المؤخّرة!!

كلمات لازمة لبري سهام الدعوة لتكون نافذة في طبقات الغفلة الكثيفة التي أحاطت بالقلوب، فتصيبها بإذن الله إصابة مباركة.



سفسر رسوب المرابع المعاوضة والمرابة المرابة (123346525 0233446727 023346525

الترقيم الدولي:4/ 043/ 426 / 977/ 978

رقم الإيداع:24128 /2009

Email: rayatop@hotmail.com website: www.khaledaboshady.com









#### 1431 هـ - 2010 م

اســـم الكتاب ، يا صاحب الرسالة اســم الــؤلف، د / خالد أبو شادي مقاس القطع، 15 × 23 الإيداع القانوني، 24128 / 2009 الترقيم الدولي، 8 - 043 - 426 - 977 - 978 عـــد الألــوان، 2 لون

## جميع حقوق الطبع محفوظة

يمنع طبع هنذا الكتاب أو جنزه منه بكل طرق الطبيع ، والتصوير ، والنقل ، والترجمة ، والتسجيل المرثي والسموع

والحساسوبي ، وغيرها من الصسور إلا بإذن خطي من :

# كَالْلِلْكِيِّةُ للنشروالتوزيع

تليفون : 0233446727 فاكس : 0233026637 E-mail : rayatop@hotmail.com



क्र निष्





يا من تُعرف وسط ألوف البشر، كسبيكة الذهب الأصلية بين الزيف، وحبة اللؤلؤ الطبيعي في كومة الخرز الرخيص.

با صاحب الرسالة...

هذه رسائتي إليك إن كان عزمك قدد نُسى..

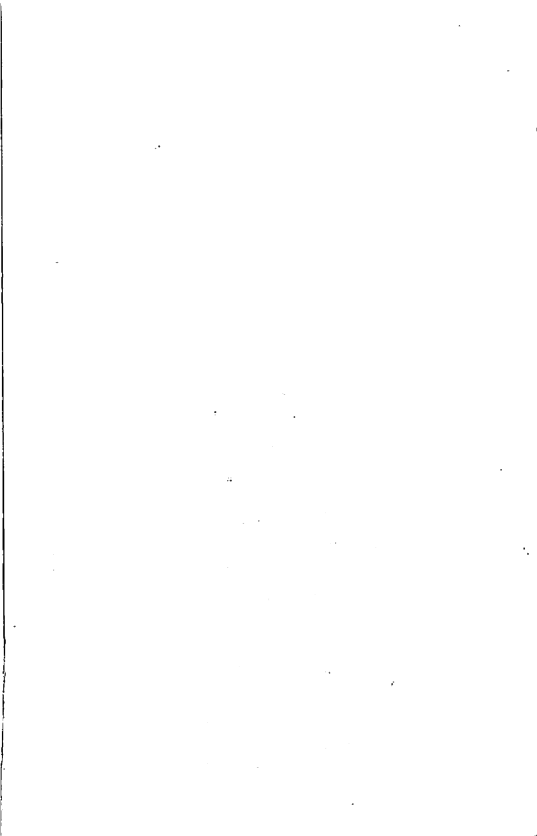
#### 

لمسن.. زار الفتور روحه، وانخفضت درجة حرارة قلبه، وتعرَّض لوعكة روحية طارئة أو مزمنة.

ولمن.. توالمت عليه المسئوليات فاضطربت عنده الأولويات: الدنيا ومشتقاتها على رأس القائمة والأخرة في المؤخّرة ١١

كلمات لازمة لبري سهام الدعوة لتكون نافذة في طبقات الغفلة الكثيفة التي أحاطت بالقلوب، فتصيبها بإذن الله إصابة مباشرة.

وحين تحمل أخي هم الدعوة يبارك الله في الكلمة المنطلقة من قاعدة قلبك لتُحدِث أعظم الأثر، وغيرك من المفوهين يدبِّج مئات الخطب ولا يكاد يرى لها أثرا.







# هو و هي

اعلم أنني أثناء الكتاب سأخاطبك مرة وأخاطبها مرة.

فأنت هي وأنت هو، وأنتما في المسئولية وحمل هم الدعوة سواء، وفي المهمة الموكلة إليكما بنصرة الله ورسوله شركاء، فمتى رأيت الخطاب لها فاعلم يا أخي أنه يشملك، ومتى رأيت الخطاب له فاعلمي يا أختي أنه يخاطبك.

كلاكما في موكب الدعوة سائر، ولعلها الأكفأ لأن بنات جنسها أرق عاطفة وأشد تأثرًا وبالتالي أسرع اهتداء.

وإنا هنا لست غير مقتب بالنبي على حين خص حواء بالموعظة، فعن ابن عباس أن رسول الله على خرج ومعه بلال، فظن أنه لم يُسمع فوعظهن وأمرهن بالصدقة، فجعلت المرأة تُلقي القرط والخاتم، وبلال يأخذ في طرف ثوبه.

ويوب لذلك الإمام البخاري في صحيحه: باب عظة الإمام النساء وتعليمهن، وبعدها ببابين عقد بابًا خاصًا لهذه المسألة سمًّاه: هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم ١٤

وأورد هنا حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قالت النساء للنبي ﷺ: غلبنا عليكَ الرُجال، فاجعل لنا يومًا من نفسك، فوعدهن يومًا لقيهن فيه فوعظهن وأمَرَهُنَّ، فكان فيما قال لهن: ما منكن امرأة تقدُّم ثلاثة من ولدها إلا كان حجابًا من النار، فقالت امرأة: واثنين؟ فقال: واثنين.

ثم عقد بابًا آخر في كتاب الصلاة من صحيحه، فقال: باب موعظة الإمام النساء يوم العيد.

قال ابن حجر رحمه الله:

"وي هذا الحديث من الفوائد أيضًا استحباب وعظ النساء وتعليمهن أحكام الإسلام، وتذكيرهن بما يجب عليهن، ويستحب حثهن على الصدقة، وتخصيصهن بذلك في مجلس منفرد، ومحل ذلك كله إذا أمن الفتنة والمفسدة» (١).

### يا كل الرجسال. كلكسم!!

الدعوة إلى الله فرض عين على كل مسلم ومسلمة.. نعم ومسلمة!!

كثيرٌ من الآباء والأزواج اليوم يريدون أن يقصروا دور المرأة الدعوي على بيتها، فيستحوذ أحدهم على كل ذرة جهد من زوجته وكل لحظة من وقتها، وهو نوع من الأنانية عجيب، أن يرى خطط شياطين الإنس والجن في استخدام النساء كأخطر وسيلة من وسائل الإضلال والغواية اليوم، ثم لا يرضى أن تشارك زوجته أو ابنته في خطط الإنقاذ ومحاولات النجاة ال

وإلا فقل لي بربك: من يدعو نصف المجتمع؟! من يدعو نساءنا وبناتنا؟! من ينزع فتيل الانفجار الشهواني من قبضة العدو؟! من يهدي بنات حواء اللاتي يراد لأخلاقهن أن تتدمر ثم تُدمِّر أخلاق الجميع؟! من ينقذهن؟! أنتم معاشر الرجال أم بنات جنسهن؟!

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٦٨/٢ ٤- ط دار المعرفة.





# كفة الميــزان

والجديد الثاني في هذا الكتاب، والذي اعتبره من أهم أجزائه ما

جاء تحت عنوان: (على كفة الميزان)...

والغرض منه أن تزن قدرك وتقيس نفسك وتحدّد موقفك من الكلام الذي تقرأ، وهذه هي الخطوة الأولى في طريق التغيير: أن تحدّد موقعك بدقة، وبناء عليه تعرف اتجاه السير والسرعة اللازمة لبلوغ الهدف.

ولهذا ستجد بين ثنايا هذا الكتاب استطلاعات رأي كاشفة، ليس الغرض منها التوجيه والإملاء، بل لها - من وجهة نظري - وظيفتان:

الأولى: أن تبصّرك بغير المرئي، وتجعل غير الملموس لديك ملموسا، فإذا أردت مثلا أن تقيس نفسك في حمل همّ الدعوة وضع استطلاع الرأي بين يديك ما غاب عنك من مظاهر حمل هذا الهم النبيل، ونبّهك إلى جوانب خفية ودقائق منسية.

أما المهمة الثانية لهذه الموازين، فهي أن تزن بها نفسك نفسك أمام نفسك، وهو مؤشّر أولي على وزنك الحقيقي عند ريك، وتأهيل لوقوفك غدا بين يديه.

ولن يتوقف دور هذه «الكواشف» عند هذا الحد، بل سيستمر فترة من الزمن، تكون فيها قد تفاعلت مع نبض الكتاب وشرعت في العمل به.

ويعدها - ولإتمام الفائدة - أوصيك أن تملأ الاستطلاع مرة أخرى لتعرف هل أفدت من الكتاب وأحدث معك أثره، وتدرك بهذا مقدار تقدمك وسرعة تحسنك.







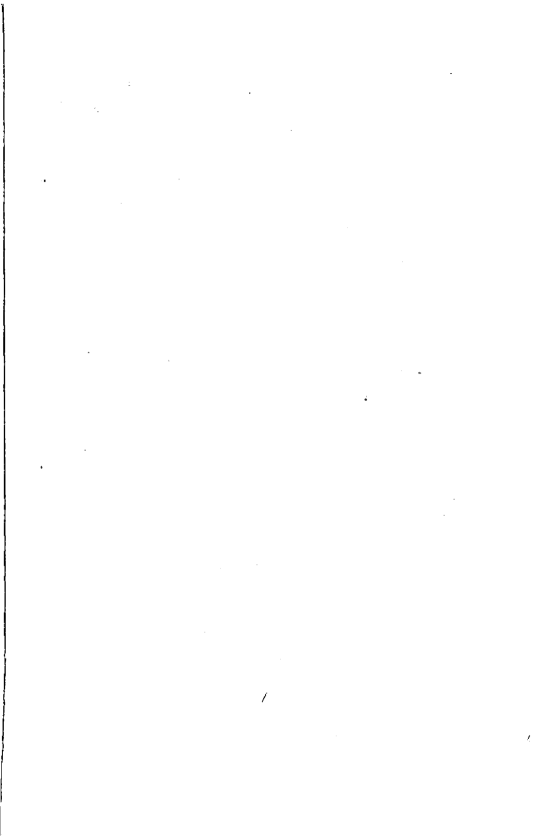
أما الجديد الثالث فهو كثرة التجارب الناجحة التي مسلأت صفحات الكتاب...

وقد جعلتها بلون مميز هو اللون الأخضر، ولا عجب فهو اللون الذي وجد علماء النفس أنه يبعث السرور والبهجة والتفاؤل وحب الحياة...

ولذا كان من ألوان الجنة، فلون ثيابها السندسية أخضر، وأشجارها المتدة طولاً وعرضًا خضراء، ومن أثاثها الذي أخبر به القرآن: الرفرف الخضر، وحتى أرواح الشهداء جعلها الله في حواصل طير خضر تسرح من الجنة حيث تشاء..

وقد عمدت إلى هذا لأقتل التشاؤم الذي غزا كثيرًا من القلوب تحت مطارق محن الأمة المتتالية، وغزوات الشيطان المتوالية.







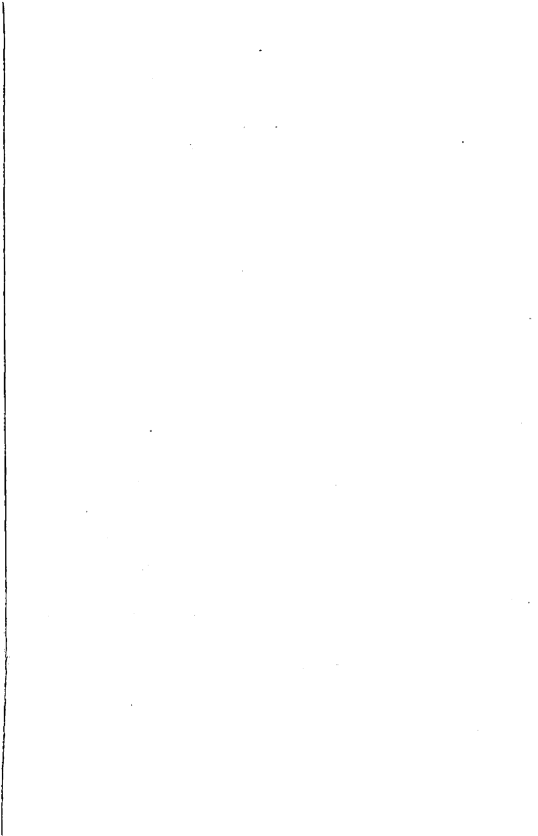


#### www.sahebresala.com

وسيكون فرصة رائعة للتواصل بين حملة الرسالة، وفيه فرصة للتعليق على فقرات مختارة من الكتاب، وسيتم الاستفادة من هذه التعليقات والمشاركات في الطبعات القادمة بإذن الله.

مع اشتمال الموقع على استطلاعات الرأي الموجودة بين ثنايا الكتاب ليكون بمقدورك إدخالها الكترونيًا، ومشاهدة النتائج على الفور، وكل هذا وغيرة تجده على موقع الكتاب.







# أشهر معي قلمك

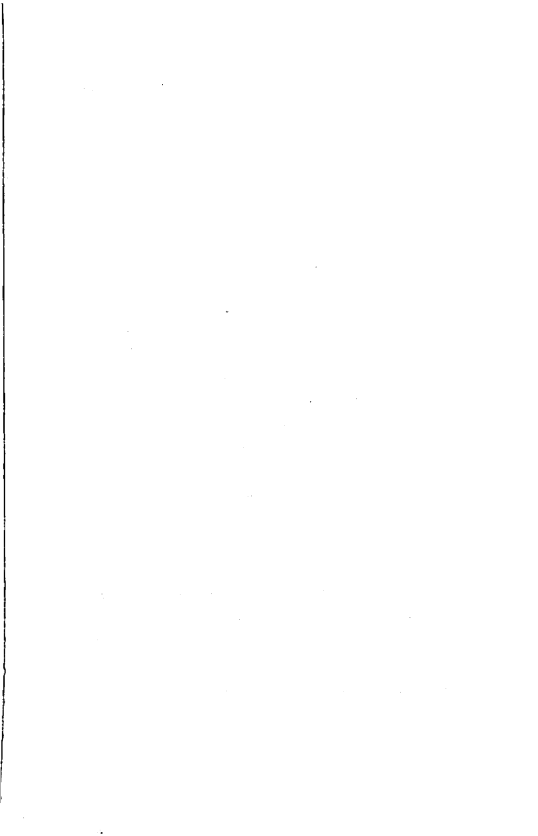
وادلِ بتجربتك الدعوية التي ً عايشتها بنفسك أو رأيتها، وسيتم اختيار افضال مائة تجربة وفــق

مقاييس معينة، لتساهم بذلك في إخراج ٣ كتب جديدة تولد بإذن الله من رحم هذا الكتاب تحت العناوين التالية:

- → (١٠٠) تجرية دعوية ناجحة في ميدان العمل.
  - → (١٠٠) تجربة دعوية ناجحة مع الجيران.
  - → (١٠٠) تجرية دعوية ناجحة مع الأقارب.
    - → (١٠٠) تجرية دعوية ناجحة أخرى.

لتنال بذلك أجر الصدقة الجارية، ونتشارك سويا قصص النجاح، ونتبادل الخبرات، ونحل لمشكلات، ونتعلم فن غزو القلوب واصطياد العصاة، وعند اكتمال التجارب المائة سيتم إخراج الكتاب الجديد الذي اشتركتم جميعا في صياغته، وذلك عبر موقع الكتاب الإلكتروني: (www.sahebresala.com).

ويمكنك وقتها تحميله والاطلاع عليه ليمثّل الشق العملي من هذا الكتاب، وهو جزء لا يتجزأ من هذا الكتاب، ويشكّل بحق عصارة تجارب ومنخولات مواقف، فأعينوني بقوة أجعل لكم مما تكتبون دُرَرا، وتشاركونني في هذا الكتاب أجرا.





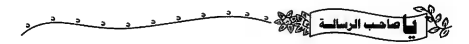
إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله..

﴿يَتَأَيُّهُـا ٱلَّذِينَ ءَامَنُـوا ٱتَّقُـوا ٱللَّهَ حَـقَ تُقَاتِـهِـ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَّفْس وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ يُصْلَحْ لَكُمْ أَعُمَالُكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَحَدْ فَازَ فَعَدْ فَازَ فَعَرْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠،٧٠].





#### أما بعسد..

فهذا الكتاب ديوان من دواوين الحماسة، وشعلة من شعلات العزم توقد البأس وتقدح زناد الفكر وتُعلي الهمم.

هو عصارة هَمَّ وزفرة ألم.. أوجِّهها إلى من نسي مهمته وانشغل عن رسالته وأخذته دنياه بعيدا عن غايته.

وليس له فحسب.. بل لكل مسلم حيث نصرة الدين أمانة في عنقه مها كان عليه من عصيان.

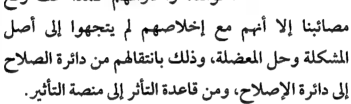
ليس هذا كتاباً لطائفة خاصة من الأمة أو للصفوة من دعاتها... بل للأمة بأسرها، ولكل لمن يعقل عن الله ورسوله على رجالاً كان أو امرأة، شاباً كان أو شيخاً، أيًّا كان موقعه أو درجة قربه أو بعده عن ربه، ومها كان علمه وثقافته، حيث واجب نصرة



الدين قد طوَّق عنق الجميع، من آكل الحرام إلى المتهجِّد بالقيام، ومن مرتكِب الفحشاء إلى الطامع في درجات الشهداء.

وهو كتاب ينتفع به ذو الشيبة الذي يمتلك عزماً وهمة، ولا ينفع الشاب مقعد الهمة دنيوي السعى.

وما شجَّعني على الكتابة في هذا الموضوع هو ما لاحظته من تألم وحماس كثير من أبناء أمتنا على أحوالنا، واحتراقهم كمدا تحت وقع



وأنا هنا أختصر بهم الطريق إلى الغاية المنشودة والتمكين المرتقب لهذا الدين، وأضع بين أيديهم خطة تغيير واقعنا المرير، فيدكم هي اليد اللازمة لانتشالنا من الهوة السحيقة التي فيها تردّينا، ويد الله فوق أيديكم، وقلوبكم إن اشتعلت إيهانا وعزما استرشدت بها الأمة السائرة في الظلهاء، وعندها يفيض الله عليكم من نوره، وقد استرعاكم الله أمانة الإنقاذ وعهد إليكم بإنقاذ الأمانة لينظر كيف تصنعون؟!

وأنا والله لو نظَمتُ كلامي في هذا الكتاب كالدُّرر، وأرسلتُه رائقا كنسيم السَّحر، وزاهيا كألوان الزَّهَر ما كان ذا قيمة أو أثر إلا أن تتفاعل معه أرواحكم، فتعملوا بها جاء فيه. كتابٌ أتقرَّب به إلى ربي في حياتي وبعد مماتي عساه يبعث أموات الأحياء، فترتقي به درجتي في الجنة بعد موتي، لأصيح فرحان جذلا في قبري: أنَّى لي يا رب وقد فارقتُ الدنيا، فيُقال: ببركة كتابك هذا، واستغفار إخوانك الدعاة لك.

#### وتضريعةٌ من كاتب بمسداده أمضى وأنضد من غرار حسام

أسأل الله أن يكون كتابي هذا سيفا في قلب الشيطان ليقتل العجز والكسل في قلب كل مسلم، وبذرة أبذرها في أفئدة المصلحين، رجاء أن يخرج منها سبعمائة ثمرة بإذن الله أو يزيد!!

أخي... ربها كان البكاء على حال الأمة كافيا في حق غيرك، أما أنت فدموعك وأحزانك لهما وظيفتان: رفع الحق ودفع الباطل.

وأسأله كذلك أن يبارك في ولدي هذا، فأراه يافعًا بين الكتب حين ينفع الله به، ويفتح على الأمة بحروفه وكلماته، فيشهد لي بين يديه سبحانه حين أقف عاريًا إلا من عملي، مستأنسًا بقول أبي الفتح على بن محمد البستي:

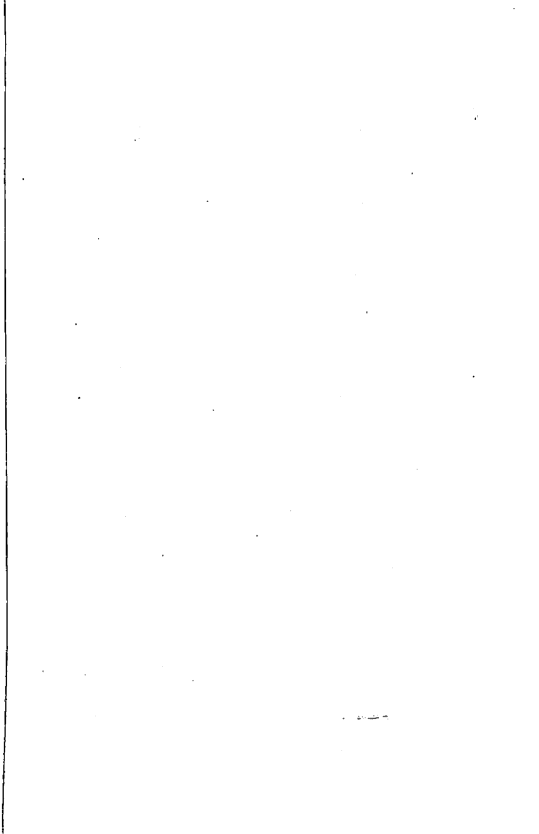
يقولون ذكرُ المرء يبقى بنسله وليس له ذكرٌ إذا لم يكن نسلُ فاتنا بدا نسلو فمَنْ سرَّه نسلٌ فإنَّا بدا نسلو

الفقير إلى عفو ربه ورضاه











اقرأ كلمات هذا الفصل مستحضرا نية واضحة وقلبك متوجه نحو هدف سام، فقد كُتبت خصيصا لك، وصيغت حروفها بدقة على قدر مهمتك لتكون بمثابة:

- ✓ فاتحات شهية نحو البذل الدعوى.
  - ✓ قاتلات الوهن الإبليسي.
- ✓ حارقات أثواب الفتور ومحطّمات أسِرّة الكسل.

# وكيــف لا تحمــل هـَــم ْ دعوتــكال

- وأنت ترى المنكرات تملأ الأرجاء، حتى لو رآنا رسول الله ﷺ
   لأنكرنا.
- وأنت تخرج للأسواق فلا ترى غير شباب تائه يبحث عن فريسة
   تتعرَّض له وتتهادى بين يديه!!
- وأنت تعيش في أمة المليار ومع هذا لم تحصد في ميادين الإنجاز سوى
   الأصفار!!



- وأنت ترى التبرج يستشري والعري يسري وحجاب بناتنا يذوي، وإن ارتدينه فمظهر لا جوهر وشخص بلا روح، فلا سلوك يدل عليه أو آداب تبشّر به.
- وأنت ترى أمة الأخلاق وريثة النبي ذي الخلق العظيم تكفر
   بأخلاق هذا النبي الكريم ليحمل الكافرون بضاعتنا بعد أن بعناها
   في سوق الهجران.
- وأنت ترى غزة الأبية تعاني ما لو مَرَّ بالحديد لذاب وبالوليد
   لشاب؟!
- وقد علا صوت الباطل وخفت صوت الحق، وصار الأمر إلى ما قال شيخ الإسلام مصطفى صبري:

#### إذا قلتُ المحال رفعتُ صوتي وإن قلتُ اليقين أطلتُ همسي

• والدعوة كل يوم تطلبك وتستصرخ نجدتك وترتقب عودتك، ودينك الذي هو أغلى الأشياء أضحى وأمسى تحت القصف ولاناصر أو مغيث؟!

#### ۱) قیمتک همتک،

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية:

«العامة تقول: قيمة كل امرئ ما يُحسن، والخاصة تقول: قيمة كل امرئ ما يطلب» ‹››.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٣/٣ - دار الكتاب العربي - بيروت.



### وفي ضوء هذه القول الساطع..

ما هو قدرك عند الله؟! كم تزن عنده؟! ما قيمتك الحقيقية من غير أموالك وجاهك وسلطانك؟!

# ترید أن تعرف؟! اسأل نفسك: م ما هو همُّـك؟! الما أحلامك. أقصى طموحاتــك؟!

- ← دنيا زائلة ومتاع فان؟!
- 🗲 وظيفة مغرية تمتص رحيق شبابك لتذبل بعدها زهرة حياتك؟!
  - ◄ منصب مرموق تسعى إليه ثم تُعزَل عنه عاجلا أو آجلا؟!
    - ← امرأة تحبها ثم ينزل بكما الموت فتغادرها أو تغادرك؟!
- أم أن همَّك جنةٌ أبدية عرضها السهاوات والأرض، يفوز بأعلى
   درجاتها من بلغ أعلى درجات الإيهان في الدنيا، وهل أعلى من
   العمل أجيرا عند الله لتبليغ رسالته ونشر هدايته؟!

#### وهسل هنساك ما هو أحسسن من الدعسوة إلى الله؟ أ

والجواب حاضر في كتاب ربُّك :

﴿ وَمَن أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ فصلت: ٣٣].

صاحب الرسالة خبير بالأعمال (ومراتبها عند الله، ومنازلها في الفضل، ومعرفة مقاديرها، والتمييز بين عاليها، وسافلها، ومفضولها وفاضلها، ورئيسها ومرؤوسها، وسيدها ومسودها؛ فإن في الأعمال والأقوال سيدا ومسودا، ورئيساً ومرؤوسا، وذروة وما دونها)…

وإنه لشرف عظيم ونعمة عظمى أن اصطفاك الله من وسط خلقه لتحمل رسالته، وتنال شرف الاتباع: اتباع نبيه على واقتفاء أثره، وكفى به شرفا، فهذه وحدها كافية لأن تُحشر تحت لوائه وتجالسه على سرير واحد في واحد من قصور الجنة، وهو ما علمته ثم عملت به -بارك الله فيك-حين غاب عن كثير ممن حولك. يقول ابن القيمة:

«ولا يكون من أتباع الرسول على الحقيقة إلا من دعا إلى الله على بصيرة. قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ مَسِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱلنَّبَعَنِي ﴾، فقوله ﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللهِ ﴾ تفسير لسبيله التي هو عليها، فسبيله وسبيل أتباعه: الدعوة إلى الله، فمن لم يدع إلى الله فليس على سبيله "".

والدعوة إلى الله تعالى - كما علمك من ربَّاك ودعاك - هي وظيفة المرسلين وأتباعهم، ولأنها أشرف المهام فقد سبقت غيرها من الأعمال كما أشار إلى ذلك ابن القيِّم:

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٢٢١/١.

<sup>(</sup>٢) رسالة ابن القيم إلى أحد إخوانه ٢١/١ - فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية.

«وتبليغ سنته إلى الأمة أفضل من تبليغ السهام إلى نحور العدو لأن ذلك التبليغ يفعله كثير من الناس، وأما تبليغ السنن فلا تقوم به إلا ورثة الأنبياء وخلفاؤهم في أممهم جعلنا الله تعالى منهم بمنّه وكرمه» (٠٠).

ولأن الدعوة سبقت غيرها من الأعمال فقد سبق حاملوها غيرهم من العُبَّاد.قال ابن القيم وهو يكسوكم حلل الثناء ويعدكم أحلى الجزاء:

«وهؤلاء هم خواص خلق الله، وأفضلهم عند الله منزلة وأعلاهم قدرا» (").

ولا عجب أن علت مكانتكم الشمس وناطحتم السحاب، فليس ينقص من قدركم شيء، ولا ينال من كرامتكم خلق، وكأنكم من عناهم المتنبي بقوله:

#### من كان فوق محلِّ الشمس موضعه فليس يرفعه شيءٌ ولا يضع

ولكنها خيرية ليست مرسلة دون دليل، بل تسبقها صحائف أعمالكم، وتتكلم عنها سجلات إنجازاتكم، وفي مقدمتها:

«كم من قتيلٍ لإبليس قد أحيوه، وضالٍ تائه قد هدوه، بذلوا دماءهم وأموالهم دون هلكة العباد»٬۳۰.

من أجل هذا كلِّه رأى عمر بن الخطاب الله وجودكم نعمة ربانية ومنحة إلهية تستوجب الحمد، فقال الله:

<sup>(</sup>١) جلاء الأفهام ١٩٥١ - ط دار العروبة - الكويت.

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة ١٥٣/١ - ط دار الكتب العلمية - بيروت.

<sup>(</sup>٣) جلاء الأفهام ١/٦١٤.

# والمالية الرسالية المالية الما

«الحمد لله الذي امتن على العباد بأن جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضلَّ إلى الهدى "".

فكيف لا تحتل الدعوة بعد هذا كله قمة الاهتمامات وذروة الأولويات، وكيف لا تتحرَّق شوقا للعمل في صفوفها ورفع لوائها؟!

## أما الهمة السافلة!!

يروي الرواة أن الحطيئة هجا الزبرقان بقصيدة قال فيها:

### وع المكارم لا ترحسل لبُغيتهسا

#### واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

فجاء الزبرقان يشكو الحطيئة إلى عمر بن الخطاب و ويتهمه بأنه هجاه، فقال عمر: ما أسمع هجاء ولكنها معاتبة فقال الزبرقان: أو ما تبلغ مروءتي إلا أن آكل وألبس! فقال عمر: علي بحسان، فجيء به فسأله؛ فقال: لم يهجه ولكن سلح عليه. ويقال: إنه سأل لبيدًا عن ذلك فقال: ما يسرني أنه لحقني من هذا الشعر ما لحقه وأن لي حمر النعم، فأمر به عمر فحبس.

فانظر كيف كانت همَّة الطعام والشراب معيبة، وعارا لا يفارق صاحبه، وسُبة في جبينه تلزمه أبد الدهر حتى الموت!!

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة ٩٢٨/٣ - ط دار العاصمة - الرياض.

وانظر بعدها إلى همم الناس حولك، هل تجدها اليوم إلا في زوجة حسناء وحلم بقصر مشيد ونزهة ومتعة وأكلة وشربة؟! هل ترى أكثرهم إلا حافظي أموال ومضيعي دين!! في دائرة الهجاء يدورون وداخل حلقة الذمِّ مُحاصرون؟! دنياهم رائجة وتجارة آخرتهم كاسدة!!

أما أنت.. فالحمد لله الذي عافاك، حملت أشرف هم وأجل غاية، فهَمُّك دعوتك، وشغلك رسالتك، ويحق لك أن تفرح بذلك وتفخر بذلك وتصدح في العالمين بذلك. قال الإمام البنا مخاطبا جمهور الدعاة غارسا فيهم هذا الشعور:

«ومن الحق الذي لا غلو فيه أن تشعروا أنكم تحملون هذا العبء بعد أن تخلى عنه الناس».

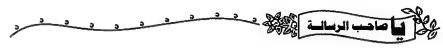
وكونكم قلة بين الناس لا يعيبكم بل يزينكم، فهذا شأن كل شريف وصاحب همة شامخة، وكلما غلت السلعة قلّ من يملك ثمنها كما فطن لذلك المتنبى حين جعلها قاعدة سارية وسنة جارية فقال:

#### وحيدٌ من الخِلان في كل بلدة إذا عظُم المطلوب قبلُ المساعد

وهذا وحده الفخر الممتد والباقي إلى يوم القيامة، حين تتساقط كل ألوان الفخر الزائفة من الفخر بالمال أو الحسب أو الجاه أو النسب، ولا يبقى سوى الفخر الوحيد الصالح للتداول يومها: الفخر بالطاعة واتباع الحبيب، ليحق لك عندها أن تهتف بهتاف ابن الوزير اليمني:

يا حبُّذا يوم القيامة شهرتي بين الخلالق في المقام الأحمد فيها عصيت مُعنَّفي ومُفنَّدي ومحل أترابي وموضع مولدي

لمحبىتي سنن الرسول وإنسني وتركتُ فيها جيرتي وعشيرتي



#### ۲) لحمک ودمک:

كان الحسن البصري يقول:

«يا ابن آدم!! دينك دينك فإنه هو لحمك ودمك، إن يسلم لك دينك يسلم لك دينك يسلم لك لحمك ودمك، وإن تكن الأخرى فنعوذ بالله، فإنها نار لا تطفأ، وجرح لا يبرأ، وعذاب لا ينفد أبدا، ونفس لا تموت»٬٬۰.

ماذا تفعل لو أصابك جرح قاطع أدى إلى نزف مستمر؟! هل تتألم؟! وبعد الألم ماذا يكون إن لم يكن في الدعوة استدعاء الطبيب والهرولة إلى المستشفى قبل أن يؤدي الجرح - ولو كان صغيرًا - إلى موتك!!

فهل جسدك أغلى عليك من دينك؟! هل إذا جُرِح دينك بتضييع حدوده وانتهاك حرماته تُسرِع لإغاثته بالعمل له والبذل في سبيله، وتتردَّد على مشافي الدعوة بمدلاً من التردد على مآتم الأحزان في الزوايا والأركان؟!

هل تنصر دينك بحركة تؤيِّده وسعي حثيث يضمِّد جراحه، وإذا فعلت فهل يكون هذا بروح مضطرمة وعزيمة متقدة أم بتثاقل وبرود!!

نفس ما نطق به الحسن البصري في القرن الثاني الهجري نطق به المودودي في القرن الرابع عشر الهجري، فكلاهما خرج من مشكاة واحدة لأن نسب الإيهان واحد، فقال في تذكرته القيِّمة:

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٤٥/٢.

«إنه من الواجب أن تكون في قلوبكم نار مُتَّقدة تكون في ضرامها على الأقل!!! مثل النار التي تتقد في قلب أحدكم عندما يجد ابنا له مريضا ولا تدعه حتى تجره إلى الطبيب، أو عندما لا يجد في بيته شيئا يسد به رمق حياة أو لاده فتقلقه وتضطره إلى بذل الجهد والسعى.

وعليكم بالسعي أن لا تنفقوا لمصالحكم وشؤونكم الشخصية إلا أقل ما يمكن من أوقاتكم وجهودكم، فتكون معظمها منصرفة لما اتخذتم لأنفسكم من الغاية في الحياة.

وهذه العاطفة ما لم تكن راسخة في أذهانكم ملتحمة مع أرواحكم ودمائكم آخذة عليكم ألبابكم وأفكاركم، فإنكم لا تقدرون أن تحرِّكوا ساكنا بمجرد أقوالكم»٠٠٠.

وهذا لأن شأن الدعوة شأن العلم، لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كُلَّك، وبغير هذا لا يكون نتاج أو حصاد ثهار.

## ٣) شـدة المجمــة:

يقول الإمام حسن البنا:

«قد ينشأ الشاب في أمة وادعة هادئة، قوي سلطانها واستبحر عمرانها، فينصرف إلى نفسه اكثر مما ينصرف إلى أمته، ويلهو ويعبث وهو هادئ النفس مرتاح الضمير.

وقد ينشأ في أمة جاهدة عاملة قد استولى عليها غيرها، واستبد بشؤونها خصمها، فهي تجاهد ما استطاعت في سبيل استرداد الحق

<sup>(</sup>١) تذكرة دعاة الإسلام ص ٢٤ بتصرف.



المسلوب، والتراث المغصوب، والحرية الضائعة، والأمجاد الرفيعة، والمثل العالية.

وحينئذ يكون من أوجب الواجبات على هذا الشباب أن ينصرف إلى أمته أكثر مما ينصرف إلى نفسه، وهو إذ يفعل ذلك يفوز بالخير العاجل في ميدان النصر، و الخير الآجل من مثوبة الله».

### يا غُافسلاً ليس بمغفول عنه...

يا غاف الله عن كيد أعداء لا يغفلون عنه لحظة...

أمتنا اليوم تواجه عدوًا شرساً.. كشَّر عن أنيابه.. وأظهر ما كان مستورًا في فؤاده.. سخَّر طاقاته وثرواته لبلوغ مراده، وتحالف مع أمثاله لتعجيل أهدافه، أيواجه هذا كله بهمم خائرة وعزائم مريضة وتسويف فعال وسط كومة أقوال؟!

ومن هنا حمل صاحب الرسالة همَّ الدعوة التي تتصدى لهؤلاء الأوغاد، لأنه يرى أن السكون إذا هجم العدو خيانة، ولأن المعركة محتدمة ونبض كثير ممن حوله صفر!!

هذه المعركة التي خلَّفت آهات الثكالى، وأنات المعذبين، وأشواق المغيبين في سجون اليهود والظالمين، ورحم الله شاعر الدعوة الإسلامية المعاصر عمر بهاء الدين الأميري، وهو في جناح طب القلب، موصول الصدر إلى جهاز المراقبة الإلكتروني بأسلاك تكبَّل حركته

الدؤوبة، وقد جاء الطبيب يسأل طاقم التمريض عن راحة مريضهم، فيرد عليه باستغراب وقد استشعر التبعة الثقيلة والمهمة المقدَّسة، فانطلق يصف حاله وحال كل من صحَّ قلبه بالإيهان، وقوي جسده الضعيف بالهمِّ الشريف:

كلا رويدك يا طبيب وقد سألت: اما استراحُ؟ هل يستريح الحُرُّ يوقد صدرَه العباءُ السرزاح؟

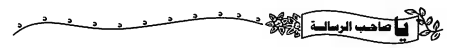
إخوتـــاه.. ما أحوجنا اليـوم إلى النائحـة الثكـلى وأغنانا عـن أختها المستأجرة!

## انت.. نعم انت!!

لكن يجب أن نعترف أن من محاسن هذه الهجمة الشرسة أنها جعلتنا نفطن إلى سر الانتصار ومعادلة الظفر ومفتاح القفل المحكم المؤدي إلى كشف الغمة.. إنه أنت!! نعم أنت.

#### يقول الإمام حسن البنا:

"إن تاريخ الأمم جميعا إنها هو تاريخ ما ظهر بها من الرجال النابغين الأقوياء النفوس والإرادات. وإن قوة الأمم أو ضعفها إنها يقاس بخصوبتها في إنتاج الرجال الذين تتوفر فيهم شرائط الرجولة الصحيحة. وإني أعتقد – والتاريخ يؤيدني – أن الرجل الواحد في وسعه أن يبنى أمة إن صحّت رجولته».



فلماذا لا تكون أنت هذا الرجل؟!

أنت الأمل المرتقب. أنت المعجزة الربانية.. فكيف لا تسعى لنيل هذا الشرف.. وحيازة قصب السبق؟!

إذا قالوا: الأُلَى، خِلْنا بأنَّا القصدُ والهدف يسير الناس إن سرنا، وإن قلنا: قِفوا وقفوا

### 

ومما يدفع لحمل هم الدعوة أن أصحاب الرسالة يعلمون أن الدعوة من الفروض الكفائية، وأن هذه الكفاية لم تتحقق إلى اليوم، لذا انقلبت إلى فرض عين، فبذلوا غاية المجهود لتحقيق هذه الفريضة، وإلا استوجبوا العقاب كما حدث مع ثمود قوم صالح!! قال الحسن: «قتل النَّاقة رجلٌ واحد، ولكنَّ الله عمَّ القوم بالعذاب، لأنهم عمُّوه بالرِّضا» (۱).

علموا قلة العاملين وكثرة المتهاونين وتصاعد الكيد وتمادي الكفر وأذناب الكافرين، ورأوا بأعينهم سرعة الهدم وسهولته مع بطء البناء ومشقته، وهروب كثير من بني قومهم عن الجنة وسعيهم حثيثا نحو النار، وسقوطهم في الحفرة التي صنعها لهم أعداؤهم والكمين

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ٨٠/١ - دار صعب ببيروت.

المنصوب لهم، ونظروا في حالهم فرأوا الكثير من الجهود لم تُبذل بعد، وأن مخزون النشاط لديهم لم يستنفذوه، فحملوا الهم الثقيل الذي تحوَّل إلى عمل نبيل، وضاعفوا الأوقات التي بذلوها، والأموال التي قدَّموها، بعد أن آمنوا أن من لم يحمل همَّ الدعوة ومسؤولية الدين فهو آثم في فقه أرباب الهمم العالية.

#### ٥) خلبيــــة النــــداء:

والاستجابة لأمر الله الذي خاطب أحب الخلق إليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِرُ وَ قُمْ فَأَنذِرٌ ﴾، وصاحب الرسالة يعلم أن هذا الخطاب يشمله ويشرِّفه. جاء في التفسير:

- 🗲 «شمِّر عن ساعد العزم وأنذر الناس»···.
  - 🛨 «قم قيام عزم وتصميم» (").
- 🗲 «قم فاشتغل بالإنذار وإن آذاك الفُجّار» ۳۰.
- → "إنها دعوة السهاء، وصوت الكبير المتعال.. قم.. قم للأمر العظيم الذي ينتظرك، والعبء الثقيل المهيأ لك. قم للجهد والنصب والكد والتعب. قم فقد مضى وقت النوم والراحة.. قم فتهيأ لهذا الأمر واستعد..

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ١/٠٤٤.

<sup>(</sup>٢) الكشآف 3/٢ ٥١.

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفى ٣٠٧/٤.

وإنها لكلمة عظيمة رهيبة تنتزعه على من دفء الفراش، في البيت الهادئ والحضن الدافئ. لتدفع به في الخضم، بين الزعازع والأنواء، وبين الشد والجذب في ضمائر الناس وفي واقع الحياة سواء.

إن الذي يعيش لنفسه قد يعيش مستريحا، ولكنه يعيش صغيرا ويموت صغيرا، فأما الكبير الذي يحمل هذا العبء الكبير.. فهاله والنوم؟ وماله والراحة؟ وماله والفراش الدافئ، والعيش الهادئ؟ والمتاع المريح؟!» (٠٠٠).

وكان هذا النداء الذي تتردَّد أصداؤه بيننا إلى اليوم إيذانا بشحذ العزائم، وتوديعا لأوقات النوم والراحة، والتلفف بأثواب الهجوع، وكان إشعارا بالجد الذي يصنع الحدث ويرميه في حجر أعدائه ليتفاعلوا معه، لا أن ينتظر كيد العدو ليتفاعل هو معه.

يستبق الأحداث لا ينتظرها، ويسابق الزمن خوف الفوت، متوثبا إلى غايته النبيلة وهدفه السامي، وصوته الهادر يبايع نبيه موقّعا معه عقد البذل والاستشهاد صائحًا:

نبيًّ الهدى قد جفونا الكرى وعِفنا الشهيُّ من المطحم نبيًّ الهدى قد جفونا الكرى بروعة قرآنه المُحكَم

الرسالة

<sup>(</sup>١) تفسير الظلال ٢٧٤٤/٦.



افهم ما يُسراد منك:

أنت صاحب دعوة ينتظرها المسلمون في جميع الأرض، المحاصرون في غزة، والمعذبون في كشمير، والمنسيون على أرض الصين، والمقهورون في العراق، بل وكل من طالت محنته وأنهكته المظالم.



أنت اليوم في مواجهة حاسمة مع عدو متبجِّح يصل الليل بالنهار في سبيل اقتلاع دينك، أو على الأقل تركه في قلوب الناس صنمًا لا روح فيه، فهاذا أنت صانع؟! أنت قائد التغيير البشري اللازم لوقوع التغيير البشري اللازم لوقوع التغيير الإلهي المرتقب، فكيف نطلبك فلا نجدك؟!

إن الدعوة كما وصفها بعض الفضلاء منهج تغيير كامل وثورة شاملة، إنها إبطال الباطل وإحقاق الحق، إنها أمانة عظمى ورسالة كبرى، إن مهمة الداعية أن يقيم مكان كل باطل يمحوه حقا، ومكان كل ضلال هديا، ومكان كل شر يبيده بدعوته خيراً يزرعه بعمله، ومكان كل ظلم عدلاً ينشره، ومكان كل رذيلة يمزقها فضيلة يؤسسها، ومكان كل تسلط بالبغي والكبرياء الآثمة تراحما ومساواة.

يا ابن الدعوة..

يا صاحب الرسالة..

يا وريث أولي العزم من الرسل..

إنها الأمانة الثقيلة التي ناءت بحملها السهاوات والأرض والجبال وحملتها أنت، فعلمت بذلك أنك لابد أن تكون أقوى من السهاوات والأرض والجبال!! فأنى لهذه الأمانة أن يحملها ضعيف متخاذل، أو كسول متراخ، بل لا يصلح لها إلا الجِد والقوة، وهي لغة القرآن بها خاطبك وعليها عوَّدك. ألم تسمعها عالية تدوِّي: ﴿ خُدِ ٱلْكِتَبَ عَلَيْهِ وَمِي اللهُ الْمَالِيْهُ وَمِي اللهُ الْمَالِيْهُ وَمِي اللهُ الله

#### أمــا وقــد سمعــت...

فانزع عنك على الفور ما نسجته غفلتك من دثار وشعار... واقتل كل مبرِّرات التخلف والاعتذار...

اعرف قدر نفسك .. وموضع قدمك:

- → أنت مقتفى الأثر الرائع.. أثر محمد وصحبه..
  - → أنت لابس لامته في معركته مع الباطل..
    - → أنت خليفته في دعوته..
    - أنت راقى منبره لتعظ الأمة من خلفه..
      - → أنت وارث تركته..

يا من تسلُّم الراية منه قبل أن تسقـط..

هل سقطت منك الراية؟!

يا من حمل شعلة الهداية من يده لتنير بها الوجود..

هل انطفأت بين يديك الشعلة؟!



## ٢) بديــل الجمــاد:

يا صاحب الرسالة... مثلي ومثلك كان الأولى بهم أن يكونوا في ساحة الجهاد ويرتدوا بزَّة القتال الذي صار فرض عين

على كلُ فرد منا بعد اغتصاب الأرض وتدنيس المقدَّسات، فإذا ما حيل بيننا وبين الجهاد، فكيف نبرهن على صدق نياتنا واشتياق قلوبنا للقاء عدونا وتحرير مسرى نبينا؟! كيف؟!

والله ما من وسيلة ولا طريق لإسقاط وزر القعود عن الجهاد وإثم التخاذل عن نصرة إخواننا المستضعفين غير حمل هم الدعوة والاحتراق عملا لديننا، فلا يصلح في هذا المضهار سوى أعمال الأبرار، وما سوى ذلك ليس سوى أوهام، فإن لم نبذل لديننا حال رخائنا، ولم تحدِّثنا نفوسنا بالغزو معظم أوقاتنا، فأخشى أن نموت على شعبة من النفاق دون أن نشعر.

## أخي صاحب الرسالة..

أنت مجاهد، والجهاد هو بذل غاية الجهد، فهل بلغت غايتك وأصبت ذروتك في سبيل دعوتك؟!

#### يا ابن الدعــــوة..

يا من يجري في عروقه دم الشهامة والركض في ميدان العلم والعمل..

#### أيها المجاهد البطـل..

أرأيت مجاهدًا نائمًا في ساحة قتال والحرؤوس حوله تتطايسر؟!

أسمعت عن بطل صال وجال دون نضال وملحمة؟!

قد فهمها المجنون من قبلك!! مجنون ليلى الذي عرف بداهة أنه يستحيل أن يحب دون أن يتأثر بمصاب من أحب، فيمرض لمرضه ويأسى لأساه، واسمع له يقول:

اقول لظبى مرَّبي في مفال: يُقال: يُق



## ٧) هجمـة قبل هجمـة:

إن لم تهاجم شيطانك هاجمك، وإن لم تُتعبه أتعبك، وإن لم تحمله على الركوض خلفك أركضك ذليلاً لاهثًا وراءه...

وحين تتخدَّر غيرتك على دعوتك وتتبلد مشاعرك تجاه مصاب أمتك فاعلم أن الشيطان قد غزاك...

فبدلاً من أن تدعو غيرك إلى الخير يدعوك شيطانك إلى الشر، فتسقط صلاة الفجر من أولوياتك، وتضيع الأذكار المأثورة من أورادك، ويضيع معها ذكر الله وحفظه لك...

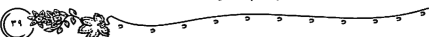
ويستمر الانهيار، لتسقط فريسة لأفلام تعرض من العري والإثارة ما يسلب الإيهان...

ويتفاقم الأمر وتتدهور الحالة فتنزل بك حالمة اللا مبالاة، فلا شعور بالذنب أو تدارك للأمر.

وتفسير هذا أن الدعوة إلى الله من أعظم النعم، ومن لم يعرف شرفها ومكانتها سُلِبها وشُرِّف بها غيره، ورحمة الله على السري السقطي حين أرساها قاعدة:

«من لم يعرف قدر النِّعم سُلِبَها من حيث لا يعلم» (٠٠٠.

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٢٤/١٠ - ط دار الكتب العلمية.



## شركاء الأجر وصانعي الفجر

إن ظاهرة التفلت من حمل الرسالة بعد حملها فترة من الزمن يمكن إرجاعها في أحيان كثيرة إلى تغير هموم المرء بمرور الزمن، فالإنسان لا يبقى على حال واحد، والقلب كاسمه متقلب، وقد يلتحق رجل بركب الدعاة وهو فارغ ليس لديه ما يشغله، فيبذل ويؤدي كأفضل ما يكون، ثم تتوارد عليه الأعباء والمهام، ويكثر عياله، أو يثرى ماله، أو تنمو طموحاته، وتغزو الدنيويات قلبه، فيتغيّر، ويُعاد تشكيل ميوله بأيد شيطانية في ظل غياب رقابة تربوية، وتُصدم حين تلتقيه بعدها بسنوات لتجدك أمام شخص آخر غير الذي عرفت، ولو حافظ صاحبنا على هم الدعوة مُتقدا في فؤاده، ولو ظل الخوف من السقوط وسوء الخاتمة يقودان خطواته لوقى نفسه المهالك، ولكنه ضحى بالرسالة وآثر عليها غيرها بقصد أو غير قصد، فهوى لما آثر الهوى.

## صــراع الهمــوم!!

قال تعالى:

﴿ وَطَآبِفَةٌ قَدْ أَهَمَّهُمْ أَنفُسُهُمْ ﴾ [ آل عمران: ١٥٤].

فه ولاء المنافق ون... لا هم هم إلا أنفسهم، لا هم الدين ولا هم النبي أو المسلمين، وكم لا يجتمع سيفان في غمد، فكذلك لا يجتمع هم ان قلب، ولما كان أحب الأشياء لدى المنافقين أنفسهم، وأسباب الخوف على النفس لا تخلو منها الحياة، لذا ولوا وجوههم شطر أنفسهم.

#### أما أصحاب الرسالة...

فقبلتهم دينهم، ويعيشون لأمتهم أكثر مما يعيشون لأنفسهم، ويبذلون في سبيلها كل ما يستطيعون من جهد ووقت ومال، فبسببهم يتنزَّل الغيث على الجميع ويعُمُّ الخير.

#### وعلى الضد من هـذا...

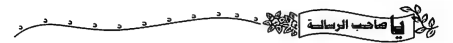
حين يغيب همُّ الدعوة عن قلوب أصحاب الرسالات ينشغلون بأنفسهم، وتكثر أعمالهم وتقِلُّ ثمارهم، وتتعالى الأصوات ولا يقع البلاغ، وتؤدَّى الأنشطة بغير روح فلا تصل إلى الروح.

#### ₩ فائدة دنيويــــة:

وقد وجد الأطباء النفسيون أن الناس قسمان: قسم يفكّر في نفسه، وآخر يفكّر في غيره، ووجدوا بالبحث أن أكثر المصابين في أعصابهم اليوم هم من الصنف الأول؛ لأن تحويل الضغوط النفسية الداخلية إلى عمل خيري نافع ثبت أنه من أكثر الأعمال إفادة وتأثيرا في الصحة النفسية؛ ولذلك ترى العاملين في الخدمات العامة والعمل الخيري أقلً الناس تعرضا للاضطرابات العصبية.

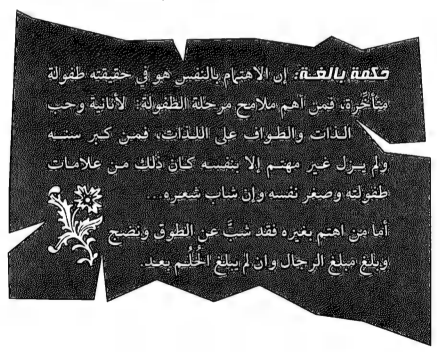
#### 🟶 وفائدة أخـرى رائعة:

في حمل الهموم السامية صرف لسائر الهموم الدنية عن القلب، وهو من مكافأة الله لعبده على تقديمه أمر ربه على غيره، مع ما في حمل هم الرسالة من جهد لذيذ وأجر وفير وسمو مكانة عند الله وعند الخلق.

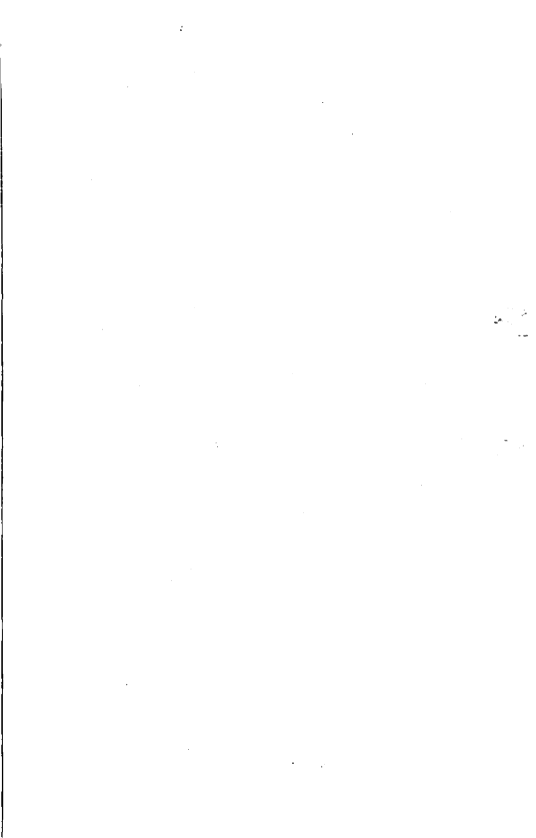


والعكس بالعكس: هذا الذي رغب عن حمل هم الدين.. هل رأيته يوماً سالمًا من الهموم؟! كلا والله، فقد قضت سنة الله أنَّ من رغب عن خدمته ابتلاه بخدمة الخلق حتماً مقضيا، والعاقل - فضلاً عن المؤمن - من يختار أعلى الهمتين وأشرف الخدمتين.

#### ومِسْك الختـام...









## ١) الاعتدار الأعدار:

قال الله عز وجل في سورة النور أنار الله قلبك:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ يَسْتَعْذِنُوهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَعْذِنُونَكَ أُولَتِهِكَ عَلَىٰ أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ يَسْتَعْذِنُوهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَعْذِنُونَ لَمَن الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَ فَإِذَا ٱسْتَعْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن اللَّهَ عَفُورً رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٦٢]. شِعْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٦٢].

جاء في التفسير أنها نزلت في غزوة الخندق، حين تألب الأحزاب على المسلمين، فأقرَّ النبي على فكرة سلمان الإبداعية في حفر الخندق، وبدأ التحدي حين قطع النبي على عشرة من الصحابة حفر أربعين فراعا، ليستمر العمل شهرا كاملا، وكان العمل شاقا في شدة جوع، وقلة زاد، ورعب زلزل الأفئدة، وتسابق مع الزمن قبل أن يصل الأحزاب المدينة وإلا فشلت الخطة من الأساس، وفي خضم هذه المشغلة النفسانية العنيفة كان البعض يتسلل إلى بيته بغير إذن النبي على تاركينه وأصحابه يحفرون!! فنزلت هذه الآية، وأمرهم الله أن يستأذنوا، ليكون الاستئذان علامة فارقة بين المؤمنين الصادقين والمنافقين المتخاذلين.



# علاقا الرالة المالة الم

والعجيب في الآية أن النبي على أُمِر بالاستغفار لمن استأذن مع كونه صاحب عذر!! فكيف بمن تخلف دون استئذان ولعله بغير عذر؟!

إنها تربية الصف المؤمن على أن يراجع كل منا نفسه، فكل تخلف عن فرصة خير هو في حقيقته حرمان من شرف خدمة الدين، ولعله كان عقوبة على ذنب سلف أو تقصير فرط، أو لعله بعذر غير قاهر كان يمكن التغلب على ذنب سلف أو تقصير فرط، قال الألوسى وغيره:

«فإن الاستئذان وإن كان لعذر قوي لا يخلو عن شائبة تقديم أمر الدنيا على أمر الآخرة» (٠٠).

ولوضوح المعنى فقد رأى الإمام الرازي نفس الأنوار الساطعة حين قال:

«أن يستغفر لهم تنبيها على أن الأولى أن لا يقع الاستئذان منهم وإن أذِن، لأن الاستغفار يدلُّ على الذنب»(").

# وفارق شاسع يا إخوتاه بين: من تخلّف عن فرصة خير فتألم وتفطّر قلبه وزاره الأرق بالليل فخرّ مستغفرًا، وآخر تخلّف دون أن يشعر بشيء أو قائمة أعذاره سابقة التجهيز... الأول ينال أجره كاملاً غير منقوص، والثاني لاشيء له بل عليه!!

<sup>(</sup>١) روح المعاني للألوسي ٢٢٤/١٨- ط دار إحياء التراث العربي.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب ٢١/٣٧٨.

# 

الأول فرد في طائفة: "إن بالمدينة أقوامًا ما سِرتُم مسيرًا، ولا أنفقتم من نفقة، ولا قطعتم واديًا إلا كانوا معكم فيه وهم بالمدينة، حبسهم العذر"".

أما الثاني فعضو في فريق: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ عُدَّةً وَلَا اللهُ عُدَّةً وَلَا كَا اللهُ عَدَّةً وَلَا اللهُ اللهُو

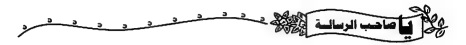
وإن كانت هذه الآية خاصة بالنبي على الا أن ذلك يصلح أن يسحب على غيره ممن تولى مسئولية أو إمارة دعوية لا نهضة للإسلام اليوم إلا بها، ولهذا قال الحسن: «وغير الرسول على من الأئمة مثله في ذلك لما فيه من أدب الدين وأدب النفس» ".

ومن هنا ذهب الطاهر بن عاشور إلى استنباط هذه القاعدة الإدارية الهامة، فقال في ألفاظ سالت حروفها من العسل:

"وهذه الآية أصل من نظام الجهاعات في مصالح الأمة، لأن من السنة أن يكون لكل اجتهاع إمام ورئيس يدير أمر ذلك الاجتهاع، ومن السُنَّة أن لا يجتمع جماعة إلا أمَّروا عليهم أميرًا، فالذي يترأس الجمع هو قائم مقام ولي أمر المسلمين، فهو في مقام النبي فلا ينصرف أحد عن اجتهاعه إلا بعد أن يستأذنه، لأنه لو جعل أمر الانسلال لشهوة الحاضر لكان ذريعة لانفضاض الاجتهاعات دون حصول الفائدة التي جُمعت لأجلها».

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب ٢٧٨/١١.

<sup>(</sup>٢)صحيح: رواه البخاري وأحمد وأبو داود وابن ماجة عن أنس كما في صحيح الجامع رقم: ٢٠٣٦.



## بنست التركية إ

إن كثرة الاعتذارات هي ميراث أهل النفاق، وفي نظر صاحب الرسالة هي نذير خطر داهم يقترب، أو هي بمثابة قمة جبل الجليد الذي يظهر مقدار عُشره على سطح الماء بينها يختفي تسعة أعشاره في القاع، وكذلك كثير الأعذار لا يظهر من عيوبه إلا العُشر، وتسعة أعشار مساويه متوار، ويظل الشيطان يقتات على البقية الصالحة من قلبه، لتظل عيوبه تتوالد مع تتابع تخلفاته، وسيئاته تتكاثر بتوالي اعتذاراته حتى يصل إلى النهاية الحتمية المؤسفة: تفتر همته الدعوية وتبرد عزيمته الإيهانية، فيقعد عن السير مع القافلة المباركة، فإذا أفتاك الشيطان يا أخي بالتخلف يوما مقدِّما سلة الأعذار الجاهزة، فاطرده قائلا: التمس رزقك في غير هنا، فقد كشفنا حيلتك وفضحنا خطتك يا ملعون!!

## قلبك ليس غـــير!!

قال ابن إسحاق في معرض حديثه عن غزوة العسرة إلى تبوك:

«ثم مضى رسول الله ﷺ سائرًا، فجعل يتخلف عنه الرجل، فيقولون: يا رسول الله.. تخلف فلان، فيقول: «دعوه، فإن يكُ فيه خير فسيلحقه الله تعالى بكم، وإن يك غير ذلك فقد أراحكم الله منه» ".

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٥/٥ - ط مكتبة المعارف.

# 

وهذا يشير إلى أن منسوب الخيرية في قلب العبد هو الذي يدفعه لشهود مشاهد الخير والتصدي لمواطن البذل والقيام بأعباء الرسالة، فإذا زاد الخير وغمر كان الحضور النشط والمشاركة الفعالة، وإذا قلَّ كان التأخر، حتى إذا ما نضب كان التخلف ولا أقبح؛ هكذا رأى الأمر رسولنا عَلَيْ وهكذا يريدنا أن نتعامل معه، ولا تزال كلماته تقرع صاحب كل قلب حي لتُرهبه من عاقبة التقصير ومقدِّمات الفتور.

إن منسوب الإيمان في القلب متأرجح، فالطاعات تودع رصيد الإيمان في القلب، والمعاصي تسحب من هذا الرصيد؛ الطاعات تبني والمعاصي تهدم، ولا يزال القلب بين شد وجذب ومد وجزر ما بقي فيه نفس، والفطن هو الذي يحاسب نفسه، ويداوِم على القياس، فينتبه، فيستدرك.

## ٢) الرجاط الرجاط:

أصغ إلى هذا الموقف في مغازي الواقدي:

في رجوع الصحابة من غزوة ذات الرقاع قال النبي عَلَيْهُ: من رجلٌ يكلؤنا الليلة؟ فقام عمار بن ياسر وعبَّاد بن بِشر، فقالا: نحنُ يا رسول الله نكلؤك، وجعلت الريح لا تسكن، وجلس الرجلان على فم

الشعب، فقال أحدهما لصاحبه: أيُّ الليل أحب إليك أن أكفيك أوله فتكفيني آخره؟ قال: اكفني أوله، فنام عهار بن ياسر وقام عبَّاد بن بشر يصلي، وأقبل عدو الله، ففوَّق له سهمًا فوضعه فيه فانتزعه، ثم رماه بآخر فوضعه فيه، فلها غلب عليه بآخر فوضعه فيه فانتزعه، ثم رماه الثالث فوضعه فيه، فلها غلب عليه الدم ركع وسجد، ثم قال لصاحبه: اجلس فقد أتيت، فجلس عهار، فلها رأى الأعرابي أن عهارًا قد قام علم أنهم قد نذروا به، فقال عهار: أي أخي.. ما منعك أن توقظني به في أول سهم رمى به؟ قال: كنت في سورة أقرؤها وهي سورة الكهف، فكرهت أن أقطعها حتى أفرغ منها، ولو لا أني خشيت أن أضيع ثغرًا أمرني به رسول الله عليه ما انصرفت ولو أُتِي على نفسي!!

وكلنا اليوم وقوف على نفس الثغر الذي وقف عليه عبّاد، ونشهد نفس الموقف بحذافيره، في ظل هجمة شرسة على رسول الله وحرب سافرة على الإسلام وحملة عدوان ممنهجة تستهدف زلزلة ثوابت الأمة وتمييع عقيدتها ونهب ثرواتها، وكأنّ صوت رسول الله يهتف بيننا اليوم مستصرِخا: من رجلٌ يكلؤنا اليوم؟!

فهل شعرنا ونحن في حقل الدعوة بها شعر به هذا الصحابي الجليل، وهل استحضرنا نية المرابطة على الثغور ولو كان العمل الموكل إلينا بسيطًا، وهل صاحبتنا هذه الروح حتى في الأعمال التي يَسُدُّ فيها الثغر سوانا، وفي كل مساراتنا الدعوية وتحركاتنا اليومية في سبيل نصرة الدين؟!

و الكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية والكانسية

الرسالة

أحبتهاه..

انهض بعزم لا تنم.. وإذا أردت لهمتك آن تعلو ولعجزك أن يخبو ولأعذارك أن تتوارى ولقلبك أن يصحو، فاستنشق عبير الرباط المبارك وكأنك وحدك الذي أنيط به التكليف وتلقى الأمر، وكأنك

وحدك الذي يملك الجرعة الشافية لمريض أشرف على الهلاك، وأشرِب قلبك - وأنت تتحرَّك في دعوتك - أنك إن لم تقم بأي واجب من واجباتك الدعوية أصيب الدين في مقتل، وأنت السبب!!

## أخي في الرسالة.. أختي في الدعوة..

ألا ما أكثر ثغور اليوم وأقلَّ الحراس.. وإن شئت قلت: ما أكثر الثغور اليوم وأضيع الحُرَّاس، وإذا علمنا أنه لا انتباه للص إلا في غفلة حارس، فهمنا لم كثر اللصوص من حولنا؟!

المرأة في بيتها وبين جاراتها على ثغر.. الأب في أهله على ثغر والأم معه.. العالم في البيئة الجاهلة على ثغر.. الذاكر بين الغافلين..

وكلكم اليوم على ثغر، بل وأكثر من ثغر: ثغر في البيت.. ثغر في العمل.. ثغر في القرابة.. ثغر في الجيرة.. بكلمات أُخَر: الصالح في أي بقعة فساد أو غفلة هو اليوم في رباط، فيا لعار من هوجِم الدين من ثغره الذي حرسه، ويا فضيحة من غزانا العدو من ناحيته!!

# على الرسالية الرسالية

عوتب الإمام أبو الأعلى المودودي في كثرة اجتهاده، وطالبه تلامذته يوما أن يستريح جالسا، فقال:

«إذا جلستُ أنا، فمن عساه يبقى واقفا!!».

## الوقــوف وحيــدًا!!

يدفعك إلى ذلك ويحثك عليه وقوفك غدا للحساب عاريا إلا من عملك، لا يدفع عنك ملائكة العذاب سوى بذلك، ولا يتكلم عنك إلا صحيفة عملك، ولا يحجب وجهك عن حرارة جهنم مثل حرارة السعي على مصالح الدعوة، وعندها تشهد الجوارح لتُعرّي كل من ارتدى ثوب السلبية القبيح يوم تتوالى الاعترافات وتتقدَّم الشهادات.

وكأن الحسن البصري لمح نفرا من الدعاة ازدحم الناس حولهم واحتفوا بهم، فانطلق يعظهم موعظة من ارتدى ثيابهم واحترف حرفتهم، فخبر عيوبهم وأمراضهم ثم انطلق يدعوهم:

«رحم الله رجلاً لم يغره كثرة ما يرى من كثرة الناس، ابن آدم إنك تموت وحدك، وتحاسب وحدك، وتُبعث وحدك، وتحاسب وحدك.. ابن آدم!! وأنت المعني وإياك يُراد» (۱۰).

## وبرميسل العسسل يشهسد [[

وهو ما يذكّرني بالقصة الرمزية التي تحكي عن قرية فقيرة قرَّر الأمير يوما أن يزورها، فقرَّر أهلها أن يُهدوا للأمير برميلاً من العسل، واتفقوا

<sup>(</sup>١) شعب الإيبان ٩٢/١.

# 

أن يضع كل واحد منهم قطرة عسل في البرميل ليشتركوا في شرف إكرام الضيف الكبير، وبتوالي القطرات تكتمل المهمة...

وعندما عاد كلِّ منهم إلى بيته فكَّر أحدهم في أن يجعل مكان قطرة العسل قطرة ماء، وماذا تفعل قطرة الماء في برميل العسل الضخم؟! وماذا عساه يحصل إن اتخذ «وحده» هذه الخطوة؟! وما الضرر إن فكَّر في «نفسه» قليلاً وتحرَّر من بعض الواجب؟! خاصة أن أحدًا لن يراه في ظلمة الليل حين يستبدل هذا بذاك؟! فلا الضرر سيقع ولا السرُّ سينكشف!!

ومرَّ الليل، وأدَّى كل واحد من أهل القرية ما ظنَّ أنه يُجزئ عنه، وعندما طلع الصباح، وفُتِح البرميل، وجد الأمير أمامه برميل ماء، دون أن يعثر على قطرة عسل واحدة!!

الكل فكَّر نفس التفكير، واعتمد على غيره في إنجاز المهمة، والنتيجة: الفضيحة!!

## إخوتـــي.. أخواتـــي..

إذا فكَّر عمود من أعمدة البناء في أن يميل قليلاً.. تُرى ما تكون النتيجة؟!



ألا يسقط البناء على الجميع!!

ليس الأمر هنا أمر جنود وقادة ولا ساقة وسادة، بل الكل اليوم على هرم المسئولية، وأي مستريح عن واجبه الدعوي اليوم يلقي في روع

# والمساحة الرساحة الرسا

إخوانه – من حيث لا يشعر – أن الراحة سائغة والسكون مقبول والغفلة طبيعية، فيغري غيره بالتخلف ويبث الوهن في القلوب لينال بذلك ما لا يتوقع من الذنوب!!

## ") ذاتية الانطلاق والاستمرار:

صاحب الرسالة لا يحتاج إلى سماع صرخة استغاثة ضحية تحتضر بين يديه لينتفض، ولا يحتاج إلى من يذكّره بدوره بل هو من يذكّر غيره، فها نزل بالأمة يوقظ الأموات ويطرد السبات.

الرسالة وإن لم تجد صفًا فكن أنت الصف، ولك وإن لم تجد صفًا فكن أنت الصف، ولك والله وحسنات كل من اصطف الأوائل، وحسنات كل من اصطف خلفك وحذى حذوك!!

أنت الذي تعطي الشرارة لمن حولك لينطلق، وبدونك يتوقف المحرِّك الكبير عن الحركة، ويصبح مجرد كتلةٍ من حديد، وكذلك هي الأمة في غيابك.

يا صاحب الرسالة.. لا تحتاج مني أن أذكِّرك بأنك لست حامل رسالة بل صاحب رسالة، وفارق شاسع بين الاثنين.

# 

- 🗘 أنت الذي تخاف على دعوتك وتبذل في سبيلها فوق ما تستطيع.
  - 🗢 أنت الذي تستفرغ كل ذرة جهد لها لا تبخل أو تدَّخر.
- انت الذي تنام وتستيقظ على هَمَّ وحيد: أن ينتصر دينك وتسود مبادؤه.
- أنت الذي لا تفارقك دعوتك في حلك وترحالك، وأفراحك وأتراحك، لأن الصاحب في اللغة هو الملازم الذي لا يفارق الشيء ولا يتركه أو يتخلى عنه، فشرط الصحبة: الملازمة وعدم الانفكاك أو التخلي عن الشيء.
- أنت الذي تستشعر أجَلَّ نعم الله عليك: أنك قمت ونام غيرك، وبذلت وبخل غيرك، وسهرت ونام غيرك، وتألمت فعملت وتبلدت مشاعرهم فاستراحوا.

ماحتب الرسالة

لست موظفا حكومياً يؤدي عمله في أوقات العمل الرسمية ثم ينصرف، حاشاك.. بل أنت صاحب عمل تؤرِّقه خسارته فلا يهدأ حتى تشرق على دعوته شمس الأرباح، ويحتال لها ويصل

الليل بالنهار من أجلها حتى يبلغ غايته ويحرز هدفه، ويظلُّ يُفكِّر ويسهر ويجرِّب ويتعب حتى يربح دينه ويُقبِل الناس على فكرته، ولورآك البحترى لما وجد خيرا منك يقول فيه:

متقلقلَ الأحشاء في طلب العُلا حتَّى يكونَ على المالي قيِّما



# السالة السالة المالة ال

خير الكلام ما قل ودل:

أنت صاحب هَمَّ جليل وأمل نبيل لا يقطعه عنك سوى القبر..

يا ذاتي الانطلاق والحماس.. أنت ما كنت يومًا إمعة ولن تكون..

وأنا واثق أنك لن تنجرف مع تيار الغفلة المحيط بك إحاطة السوار بالمعصم، ولن يكون أقصى طموحاتك ومنتهى آمالك أن لا تتأثَّر به بل أن تُزيله من الوجود.

أنت ضوء لا يسُبُّ الظلام بل يُبدِّده.. لذا لا تُلقي باللائمة على غيرك.. فقد تربَّيت على أن الشكوى علامة ضعف واعتراض على الخالق مما لا يليق بصاحب دعوة مثلك!!

#### يا حامل الأمانــة..

لا يتحرَّك بمُحرِّك إلا خامل، وهذا لا يقوم إلا إذا سمع صيحة: قم يا فلان، ولست من هؤلاء، لذا لا تنتظر الخطط لتتحرك، ولا يعوزك التحفيز لتنطلق.

وأخيرًا.. لن يفهم هذه المعاني إلا من يعاني، وصاحب الرسالة ما كان يومًا على الدعوة عالة بل شامة، فأرنا التصدي للبذل؟! وأظهر الشوق للتعب؟! وارتدِ ثوب العمل.

## ٤) الإبداع الدعسوي:

من علامات أن تكون مهموما بدعوتك أن تُبدِع في سبيلها كما أبدع أهل الباطل في سبيل باطلهم، ونحن أولى بالإبداع منهم، وقل لي بربك:

نرى الإبداع اليوم وكأنه حكر على الكفرة وخُدَّام الدنيا؟ ..ونبحث عن المبدعين من أجل الدين فنجدهم نــدرة!!

إن الإبداع الدعوي اليوم صار فريضة لازمة لأن زمن الرتابة انتهى وبدأ زمن السرعة والتجديد، وناشئة القرن الحادي والعشرين تترعرع في ظل شهوات دنيوية تغيِّر ثيابها الزاهية كل يوم، وتتلون بألوان الطيف،



وتتجدَّد على مدار الساعة لتخلب الأبصار وتُدخِل الناس النار.. فهاذا فعلنا نحن لإنقاذهم؟!

قلِّب الأنظار حولك: إبداع دنيوي يجيده أهل الباطل يتعالى كل يوم ويتطور كل لحظة، مما يجعل تقديم الهداية اليوم في ثوب قديم وأسلوب تقليدي لا يواكب العصر ويراعي المتغيِّرات صادًا للأجيال الجديدة لنبوء نحن بالإثم ونرجع بوزر الصد عن دعوة الله!!

### وتشتمل مجالات التفكير الإبداعي على:

- → إيجاد البديل لكل رذيل وِفْق الضوابط الشرعية.
- → ابتكار حلول للمشاكل التي تواجهها الدعوة على طريقة الماء
   الجاري!! وتأمل ماذا يفعل الماء إذا جرى ووجد أمامه عقبة؟!

# يك المحب الرسالية المحالية الرسالية المحالية الم

آلا يمُرُّ من اليمين أو الشهال، فإن لم يكن هناك يمين أو شهال؟! علا الماء الصخرة رويدا رويدا حتى يغمرها ثم يجتازها ماضيا في طريقه، ومع مرور الوقت يحفر الماء عمق الصخرة ليُحطِّمها في النهاية، فكن ماء جاريا لا تستسلم لعقبة زرعوها أمامك ليُقعدوك.

→ فتح أبواب جديدة لم تطرقها الدعوة من قبل:

عن طريق غزوات دعوية جديدة، وانتشارات في ميادين وساحات ظلت أبوابها زمنا مغلقة وأبوابها مؤصدة تنتظر الفاتح يا فاتح!!

→عدم الرضا بالواقع الدعوي والتطلع دوماً للأفضل في ظل تطوير مستمر للعمل حتى لا يكاد يُؤدى العمل نفسه بذات الطريقة مرتين.

## وأسألك في ضوء ما قــرأت:

الإبداع وليد المعاناة وحمل الهمّ فهاذا أبدعت من مشاريع لدينك وأفكار لدعوتك؟ حصيلة الهمّ: إبداع، فأين حصيلتك؟!

## الفشسل أبسو الإبسسداع

ذكروا عن قصة نجاح إبراهام لنكولن رئيس الولايات المتحدة الأمريكية أنها استُهِلَّت بفصول من الفشل متتالية:

فشل في مجال الأعمال وهو في الحادية والعشرين من عمره.

- هزم في انتخابات تشريعية وهو في الثانية والعشرين من عمره.
- بعد تجربت الأولى.. فشل أيضًا في مجال الاعمال وهو الرابعة العشرين.
  - تغلب على موت حبيبته وهو في السادسة والعشرين.
    - أصيب بانهيار عصبي وهو في السابعة والعشرين.
  - خسر في انتخابات الكونجرس وهو في الرابعة والعشرين.
- خسر مرة أخرى في انتخابات الكونجرس وهو في السادسة والثلاثين.
  - خسر في انتخابات مجلس الشيوخ وهو في الخامسة والأربعين.
- خسر في انتخابات مجلس الشيوخ مرة أخرى وهو التاسعة
   والأربعين.

ومع ذلك لم تنل هذه الانتكاسات من عزيمته شيئًا، ولم ينقطع كفاحه حتى بلغ منصب الرئاسة، ومع أنه رجل كافر لا يرجو ثوابًا كالجنة أو يخشى عقابًا كالنار، لكنه مع ذلك ما يئس من تكرار فشله...

وصاحب الرسالة يستحي أن يكون عزمه أوهن وصبره أرق ويخاطب نفسه:

ويحي!! كيف أيأس ولي في كل خطوة اغتراف أجر جزيل ورضا رب جليل ﴿ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ [ النساء: ١٠٤].



### أخي صاحب الرسالة.. هل لي أن أقول لك:



لا يمكن أن تمر الحياة دون لحظات ألم، لكن الذكي من يستعمل هذا الألم في صقل مهاراته وتربية ذاته، فأخبرني: كم مرة حاولت؟ وبعد كم محاولة يئست؟! وكيف تيأس من فشل أنت مأجور عليه؟! وكيف لا تستغله ليكون جسرك إلى نجاح دعوي

عاجل وفوز أخروي آجل؟! أخشى أن تكون نظرتنا إلى المشكلة هي أصل المشكلة، فاحفظ معي وردّد:

## ولا أدرك الحاجات مِثلُ مثابرٍ ولا عاق منها النَّجح مِثل تَوانِ

كلمة الفشل مصطلح لا وجود لها في قاموس صاحب الرسالة، وإن أي تعثر دعوي اليوم إن سُمِّي فشلاً فعلى سبيل المجاز، أما هو في حقيقته فهو ذروة النجاح لأنه سلم نحو النجاح...

وفي كثير من الأحيان يكون السقوط سبيل النهضة، والهزيمة في معركة مفتاح النصر، وما الفشل في بعض معانيه سوى فرصة تتيح لك استئناف العمل من جديد بذكاء أكبر ورؤية أعمق وخبرة أوفر...

فالبس ثوب التجريب والمحاولة، ودع عنك قول: لست لها، واستبدلها بقولك: أنا لها.

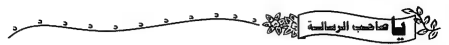
وإن حدَّثتك النَّفسُ انك قادر على ما حَوَت أيدي الرجال فجرَّب





## ماذا تريدني أن أفعل؟ [

- ✓ اعقد جلسات العصف الذهني<sup>(۱)</sup> مع إخوانك؛ شركائك في الهمم وزملائك في حمل الرسالة.
- ✓ لا تستعجل في الحكم على الأفكار الجديدة ورفضها بل رحب بها،
   ثم ابن عليها لتصبح مع التطوير والتعديل مناسبة.
- ✓ اجعل بصرك حادا في مشاهداتك اليومية لتلتقط الأفكار الجديدة
   حولك وتسخر مثلها وأفضل منها لدعوتك.
- ✓ أهم من الفكرة تنفيذها، ويمكنك استخدام محصلة ضرب التكلفة
   في الفائدة لتعرف أسس التعامل مع الفكرة:
  - تكلفة قليلة + فائدة كبيرة = نفًّذ على الفور.
  - تكلفة قليلة + فائدة قليلة = نفلذ على الفور.
- (١) العصف الذهني أسلوب تعليمي وتدريبي يقوم على حرية التفكير، ويستخدم من أجل توليد أكبر كم من الأفكار التي تعالج موضوعا من الموضوعات، وذلك من خلال جلسة قصيرة، والمبادئ الأساسية لجلسة العصف الذهني:
- أولاً.. إرجاء التقييم: فلا يجوز تقييم أي من الأفكار المتولدة في المرحلة الأولى من الجلسة؛ لأن نقد أو تقييم أي فكرة بالنسبة للفرد المشارك سوف يقطع حبل أفكاره، ويصرف انتباهه عن محاولة الوصول إلى فكرة أفضل.
- ثانيًا.. إطلاق حرية التفكير: أي التحرر مما قد يعيق التفكير الإبداعي، وذلك للوصول إلى حالة من الاسترخاء وعدم التحفظ بها يزيد انطلاق القدرات الإبداعية على التخيل وتوليد الأفكار في جو لا يشوبه الحرج من النقد والتقييم، ويستند هذا المبدأ إلى أن الأخطاء غير الواقعية الغريبة قد تثير أفكارا أفضل عند الأخرين.
- ثالثًا.. الكم يولد الكيف: أي التركيز في جلسة العصف الذهني على توليد أكبر قدر من الأفكار مها كانت جودتها، وكلها زادت الأفكار كلها زاد احتمال الوصول إلى الحل.
- رابعًا.. البناء على أفكار الأخرين: أو تطوير أفكار الآخرين والخروج بأفكار جديدة، فالأفكار المقترحة ليست حكرًا على أصحابها، فهي حق مشاع لأي مشارك لتحويرها وتوليد أفكار أخرى منها.



- تكلفة كبيرة + فائدة قليلة = ارفض الفكرة
- تكلفة كبيرة + فائدة كبيرة = ادرس الفكرة بعمق لقبولها
   أو رفضها.

✓ وأرى أنه لا مناص من أن ينظم الدعاة جائزة دورية؛ شهرية أو ربع سنوية، لأفضل فكرة أضافت للدعوة جديدًا، أو قرَّبت بعيدًا، أو أزاحت عقبة، أو أخرجت ثمرة، وذلك تشجيعًا للعقول البدعة، وإثارةً لغيرة العقول التقليدية الجامدة، افعلوها – إخوتاه – وسترون العجب!!

وكن على يقين بأن كل مشكلة تحمل بين طياتها بذور حلها، وما عليك سوى البحث عليه والظفر به، فمسألة الوصول قضية وقت وعمل ومثابرة، وقبل ذلك وأثناءه وبعده: الاستعانة بالله وتوفيقه وعونه.

## البحث عن الكنسز!!

وهبكما الله مواهب دفينة وطاقات هائلة، لكنها اليوم دفينة مغمورة في بئر الإهمال والنسيان، مجهولة تنتظر من يُنقِّب عنها بمعول العزيمة، وعندها تظفران بالجواهر



وتعرفان سِر قوتكما ومفتاح تميزكما، فتسخِّرانها لخدمة الدعوة.



وما أكثر حاملي الرسالة الذين لم يكتشفوا المواهب الربانية التي حباهم بها الله، ومن ثم لم يستخدموها الاستخدام الأمثل لنصرة الحق والدفاع عنه؟! وهل يظن أحدٌ أن النعم لا تبعات من ورائها؟! أو أن العطاء لا يؤاخَذ عليه؟! أو يظن الغني أن حسابه عند الله مثل حساب الفقير؟! أو أن حساب الذكي مثل حساب الغبي؟! أو حساب الفصيح كالعيي؟! أو العالم كالجاهل؟! تعالى الله عن ذلك:

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَآءَاتَنكُرُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُۥ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٦٥].

والدَّرجات هنا استعارة لتفاوت الناس في النِّعم، مبنيَّة على تشبيه المعقول بالمحسوس لتقريبه إلى الأفهام، وتشمل الدرجات جميع أنواع التميز والاختلافات بين الناس اليوم في الأرزاق والأخلاق والأفهام والمحاسن والمواهب والمناصب.. وهي سنة إلهية محكمة: ﴿ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ ﴾.

فهدف التهايز في المواهب والملكات إذن: الابتلاء، وكل ما رزقكم الله من النعم الظاهرة أو الحفية إنها يبلوكم الله به، فهل تنجحون في الاختبار فتسخّرون هذه المواهب في طاعة الله وخدمة دينه؟ أم تضيّعونها هدرا؟

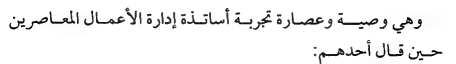
ثم يأتي ختام الآية: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، ليفرض السؤال: ما العلاقة بين أول الآية وآخرها؟!

# علا ماحب الرسالية المسالية الم

والجـواب: إن عقاب الله سريع الإتيان لمن لم يراع حقوقه في ما آتاه من مواهب وملكات فلم يشكره، أما من حباه الله النعم فبذلها في طاعة الله تجاوز الله عن كل ما بدر منه بمغفرته ورحمته، والله أعلم.

وصية هاسية أخيرة تلمع عندما تسقط وعليها أشعة ذكائك الإيمان:

ركِّز على نقاط قوتك أكثر من تركيزك على تقوية نقاط ضعفك.



«إذا قضيت وقتاً كبيرًا جدًا في العمل على تحسين نقاط ضعفك، فإن كل ما ستصل إليه هو مزيد من نقاط الضعف الخطيرة» (١٠٠٠.

أخسي..

قد تقضي الأعوام في معالجة نقاط ضعفك، وقد المنتجح في ذلك قليلاً أو كثيرًا، لكنك لو نظرت في الما أنت متميّز فيه وعملت على تسخيره لدينك المنان ذلك أيسر عليك وأربح لدعوتك.

<sup>(</sup>١) قوة التركيز ٤٤/١ والقول لدان ساليفان أستاذ إدارة الأعمال - تأليف جاك كانفيلد ومارك فيكتور هانسن ولس هيوت - مكتبة جريسر.



## ه) المظمر أخو الجومر:

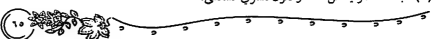
اغسل نفسك اليوم في نهر الدعوة حتى لا تبقى خلية من جسدك إلا وقد تشبَّعت بالدعوة وهَمًّ الدعوة، فينضح ذلك على كل ما يراه الناس فيك، ويعلمونك عنك، فتدرك بذلك

شرف الجهاد وإن لم تجاهد، وتنال ثواب المجاهدين من غير نزال أو قتال. يقول الإمام البنا رحمه الله:

«أستطيع أن أتصور المجاهد شخصاً قد أعدَّ عُدَّته، وأخذ أهبته، وملك عليه الفكر فيها هو فيه نواصي نفسه وجوانب فكره، فهو دائم التفكير عظيم الاهتهام، على قدم الاستعداد أبدًا، إن دُعي أجاب، أو نودي لبى، غُدُوَّه ورواحه وحديثه وكلامه وجده ولعبه لا يتعدى الميدان الذي أعد نفسه له، ولا يتناول سوى المهمة التي وقف عليها حياته وإرادته، يجاهد في سبيلها، تقرأ في قسهات وجهه، وترى في بريق عينيه، وتسمع من فلتات لسانه ما يدلك على ما اضطرم في قلبه من جوى لاصق وألم دفين، وما تفيض به نفسه من عزمة صادقة وهمة عالية وغاية بعيدة».

يشير رحمه الله بذلك إلى ما تعارف عليه علماء القلوب وأجمعوا عليه من أنَّ «لسانك ترجُمان قلبك؛ ووجهك مرآةُ قلبك؛ يتبيَّن على الوجه ما تُضْمِر القلوب» (١٠)، وأنَّ «القلوب أوعية، فإذا

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية ص ٣٢، والقول للسري السقطي.



# ي السالة السالة المالة المالة

امتلأت من الحق أظهرت زيادة أنوارها على الجوارح، وإذا امتلأت من الباطل أظهرت زيادة ظلمها على الجوارح»٬٬٬ فيدرك بذلك كل صاحب رسالة حقيقة نسبه وصدق انتهائه لدعوت.

## الخَلسق مسع الخُلسق

ومن هذا أن صاحب الرسالة صاحب سمت مميز، وبصمة لا تُزيَّف، وشكل يُخبِر عن باطن، ومظهر يُفشي سرَّ جوهر.

يعلم أن المشاركة في الشكل لا بد أن تورث موافقة في الأعمال حتما مقضيا وقدرا مقدورا، لذا اشتد تمسكه بتميَّزه في كل شيء، وشخصيته المستقلة التي يُشار إليها بالبنان، ليس إمَّعة يقلِّد أعداءه، ولا ينبهر بمظاهر الغافلين من أبناء قومه.

قال رسول الله ﷺ:

«إن الهدي الصالح والسمت الصالح والاقتصاد جزء من خمسة وعشرين جزءًا من النبوة» (٢٠٠٠).

ويفيض محتوى القلب على القالب كما أشار إلى ذلك النبي عَلَيْتُم، فقال في شأن المؤمن يميِّزه عن المنافق:

«خصلتان لا يجتمعان في منافق: حسن سمت وفقه في الدين» ".

<sup>(</sup>١) ذم الهوى ص ٦٦، والقول لأحمد بن خضرويه.

<sup>(</sup>٢) حسن وواه أحمد وأبوداود عن ابن عباس كما في صحيح الجامع رقم: ١٩٩٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه الترمذي عن أبي هريرة كها في صحيح الجامع رقم: ٣٢٢٩.

# ع المال الما

والسمت يكون على معنيين: حسن الهيئة والمنظر فيكون لك هيئة أهل الخير ومنظرهم، وأما المعنى الثاني فهو الطريق، فيلزم طريق أهل الإسلام ونهجهم.

فالسمت الصالح هو مظهر هام لصاحب الرسالة. يقول ابن تيميسة مشدِّدا على أهميته:

"إن المشاركة في الهدي الظاهر تورث تناسبًا وتشاكلاً بين المتشابهين، يقود إلى موافقة ما في الأخلاق والأعمال، وهذا أمر محسوس، فإن اللابس لثياب أهل العلم - مثلاً - يجد في نفسه نوع انضهام إليهم، واللابس لثياب الجند المقاتلة - مثلاً - يجد في نفسه نوع تخلق بأخلاقهم، ويصير طبعه متقاضيًا لذلك» (١٠).

وما حلَّله المؤلف رحمه الله عن أثر التشبه والتقليد على الشخصية يستحق أن يكون اليوم قاعدة من قواعد علم الاجتماع، سبق بها رسول الله ﷺ حين قال: «من تشبَّه بقوم فهو منهم» "".

أضف إلى هذا ما هو أكثر: التشابه في الزي والشكل والسلوك والعادات لا بد وأن يورث نوع مودة ومحبة بين المتشابهين مما يسميه علماء النفس اليوم: اللاشعور أو العقل الباطن، تمامًا كما أن المحبة في الباطن تورث تناسبًا وتشابها في الظاهر.

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ١١/١ - تحقيق الشيخ حامد الفقى - ط مطبعة السنة المحمدية.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه أبو داود عن ابن عمسر والطبراني في الأوسيط عن حذيفة كها في صحيح الجاسع رقم: ٦١٤٩.

# يا مادب الرسالية المسالية المس

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية:

«فإذا كانت المشابهة في أمور دنيوية تورث المحبة والموالاة، فكيف بالمشابهة في أمور دينية؟! فإن إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد»(۱).

ومن هذا التميز الذي يحرص عليه صاحب الرسالة وصاحبة الرسالة:

#### • الحرص على لغتنا:

وعدم استخدام اللغات الأجنبية على وجه الاعتياد والدوام أو لغير ضرورة، وهو ما أوصى به عمر بن الخطاب الله وحرص عليه فقال: «إياكم ورطانة الأعاجم» (").

وهنا تبرز خطورة استجلاب البعض للخدم والمربيات والسائقين الأجانب، حيث يتعلم الأطفال منهم لغات غير لغتهم، ويتحدثون معهم باللسان الأجنبي لغير غرض سوى المباهاة.

#### • الأعيـــاد:

فلا عيد عندنا إلا الفطر والأضحى، فلا أعياد ميلاد وما شابه، والأعياد في الإسلام من جملة الشرائع والمناسك كالقبلة والصلاة والصيام، وليست مجرد عادات، وهنا يكون تقليد الكافرين أشد وأخطر.

<sup>(</sup>۱) السابـــق ۲۲۱/۱.

<sup>(</sup>۲) السابستي ۱۸۲/۱.



#### عدم التأنق الزائد:

فلا يليق بصاحب الرسالة أن يسبي عقله آخر صيحات الموضة، ولا أن يقتني ألوان الأزياء التي يتفانى في شرائها فارغو العقول والقلوب، لأنه أعلى من ذلك وأسمى.

ذُكِر أن الدكتور أحمد الملط رحمه الله ذهب إلى الإمام البنا وهو يضع منديلا في جيب البدلة، فأخذ الإمام البنا يدخل المنديل في جيب البدلة، ويقول: يا أبو حميد.. لا يليق ذلك بالمجاهدين، فكان ذلك درسا عمليا في طبيعة حياة المجاهدين.

#### • ترك المزاح المفرط:

فلا يليق بصاحب الرسالة أن يشتهر بين أصحابه بالمزاح، ومن أكثر من شيء عُرِف به، ونسير هنا على طريق طالب الحديث كما أشار الخطيب البغدادي رحمه الله في الجامع لأخلاق الراوي حين قال:

«يجب على طالب الحديث أن يتجنب اللعب والعبث والتبذل في المجالس بالسخف، والضحك، والقهقهة، وكثرة التنادر، وإدمان المزاح والإكثار منه، فإنها يستجاز من المزاح يسيره ونادر وطريفه الذي لا يخرج عن حد الأدب وطريقة العلم، فأما متصله وفاحشه وسخيفه وما أوغر منه الصدور وجلب الشر؛ فإنه مذموم وكثرة المزاح والضحك يضع من القدر، ويزيل المروءة»(۱).

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ١٥٦/١ - مكتبة المعارف بالرياض - تحقيق د محمود الطحان.

# ي المحالة الرسالية ال

## • لا للحجاب المتبرّج:

انبهارًا بالوسط المحيط المتدني، وتلبية لغريزة المرأة في التزين ولفت الأنظار، فتخلع الأخت خمارها السابغ، وترتدي الملفت من الألوان والمزركش من الثياب، ولا يعود الحجاب حاجبًا للزينة بل مصدرا لها.

## ٦) الحـــزن الحقيقــي:



كان النبي على يحرن وتكاد روحه تزهق !! علام ؟!

اسمع ما خاطب الله عز وجل به حبيبه قائـلاً:

﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْجِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى ءَاثْرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَنذَا الْحَدِيثِأَسَفًا ﴾ [الكهف: ٦].

أي مرهقٌ نفسك، ومتلفٌ جسدك، وأنت تطلب هداية قوم يُعرِضون عنك، وتريد لهم الخير فيهربون منك، وتقدِّم لهم الجنة فيقتحِمون النار!!

فهل شابه قلبك قلب نبيك؟ وهل شعرت بما به شعر؟!



### 

لكنه ﷺ لم يمشِ في الطريق وحده، بل اصطحب معه إخوانه من أولي العزم من الرسل، وفيهم موسى عليه السلام الذي بكى ليلة المعراج لأن غلاما بُعِث بعده - يعني نبينا ﷺ - يدخل الجنة من أمته أكثر ممن يدخل من أمة موسى ١٠٠٠.

### وهـو والله بكاء الأنبياء وورثـة الأنبيـاء...

فهل بكيت أخي يومًا على ضعف غرسك وقلة عدد من يأتي يوم القيامة في ركبك؟!!



إن حزن صاحب الرسالة ليس على صفقة دنيوية ضاعت أو تجارة بارت، إنها حزنه العميق على حال الغافلين من أمته، وحسرته على فرصة هداية سنحت، أو غنيمة دعوية فُقِدت، وهذا الحزن هو أهم

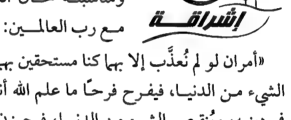
(V) STATE OF THE S

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر: "قال العلماء: لم يكن بكاء موسى حسدًا معاذ الله، فإن الحسد في ذلك العالم منزوع عن آحاد المؤمنين فكيف بمن اصطفاه الله تعالى، بل كان أسفا على ما فاته من الأجر الذي يترتب عليه رفع الدرجة، بسبب ما وقع من أمته من كثرة المخالفة المقتضية لتنقيص أجورهم، المستلزم لتنقيص أجره، لأن لكل نبي مثل أجر كل من اتبعه، ولهذا كان من اتبعه من أمته في العدد دون من اتبع نبينا يَشَخُ مع طول مدتهم بالنسبة لهذه الأمة، وأما قوله غلام فليس على سبيل النقص بل على سبيل التنويه بقدرة الله وعظيم كرمه، إذ أعطى لمن كان في ذلك السن ما لم يُعطَه أحدًا قبله عن هو أسنُ منه، فتح الباري ٢١١/٧.

### الله الرسالية الم

مفتاح من مفاتيح نجاحه، فكم من قلوب احترقت همًّا من أجل دينها ففاحت عطرًا شذيًا يجذب الناس إليها، وكم من نفوس ضاقت لحال أمتها فوسَّع الله لها أرجاء الأمل والعمل، وكم من عبرات سالت في المحن فارتوت منها الهمم ومزَّقت كفن الوَهَنْ، وتاريخ المصلحين يروي وهو خير شاهد.

وما أقسى قلول محمد بن سوقة ومناسبته لحال الكثيرين وسوء أدبهم



«أمران لو لم نُعذَّب إلا بهم كنا مستحقين بهم لعذاب الله: أحدنا يُزاد الشيء من الدنيا، فيفرح فرحًا ما علم الله أنه فرحه بشيء زاده قط في دينه، ويُنقص الشيء من الدنيا، فيحزن عليه حزنًا ما علم الله أنه حزنه على شيء نقصه قط في دينه "١٠٠.

صاحب الرسالة يتقلب بين ألوان التضحية المختلفة، فمنها التضحية:

كان من وصف نبينا على أنه «ليست له راحة» ".

<sup>(</sup>٢) صُفة الصفوة ٧/١٥٠ – دار المعرفة – بيروت.



<sup>(</sup>١) ذم الدنيا ١٤٠/١ - ابن أبي الدنيا.

وعلى قدر قربك من نبيك أو بُعدك يكون تعبك أو راحتك، ومن مفردات الراحة مكوث المرء في بيته، وهو عيب في عُرف شامخي الهمم، كما نطق بذلك لسان الصحابي المُشَّر بالجنة طلحة بن عبيد الله على حين قال: "إن أقلَّ العيب على المرء أن يجلس في داره"".

وكانوا يكرهون الراحة وكل ما يدعو إلى الراحة أو يُذكِّر بكلمة راحة، واستمع إلى همة عطاء بن أبي رباح وهو يقول: «لأن أرى في بيتي شيطانا خير من أرى وسادة لأنها تدعو إلى النوم» (١٠٠٠).

فلا بيت ولا وِسادة، كانوا قديها يألفونهما قبل الالتحاق بركب الدعاة ومعرفة شرف الغاية وعظمة المهمة وجلال الخطب وفداحة المصاب واحتدام الصراع، أما اليوم فمحال.

هؤلاء علموا أنهم إن استراحوا غزاهم الشيطان في عُقر دارهم وغرفات نومهم، وتأمل مقالة أبي حامد الغزالي - رحمه الله تعالى المنبثقة عن مشاهداته:

«اعلم أن كل قاعد في بيته - أينها كان - فليس خالياً من هذا الزمان عن منكر من حيث التقاعد عن إرشاد الناس وتعليمهم وحملهم على المعروف» ".

وكيف لا نضحي اليوم براحتنا في وقت يضحي فيه الكفرة وعباد الوثن والصليب بكل ما يملكون، ومقابل ماذا؟! أقصى ما ينالون

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ۲۲۱/۳ - دار صادر - بيروت.

<sup>(</sup>٢) البداية والنَّهاية ٣٠٨/٩ – مكتبة المعارف – بيروت.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين ٣٤٢/٢.

### 

وغاية ما يحصِّلون: النار!! وقد شاهدها الأستاذ عبد الودود شلبي، وأبى إلا أن يقص علينا ما يُسقط لحم وجوه الكثيرين منا حياءً من راحة مدَّخرة بخلوا بها عن أمة في أمس الحاجة إليها:

«أذكر أنني ترددت كثيرًا جدًا على مركز من مراكز إعداد المبشّرين في مدريد، وفي فناء المبنى الواسع وضعوا لوحة كبيرة كتبوا عليها:

أيها المبشّر الشاب.. نحن لا نعد بوظيفة أو عمل أو سكن أو فراش وثير.. إننا ننذرك بأنك لن تجد في عملك التبشيري إلا التعب والمرض، كل ما نُقدّمه إليك هو العلم والخبز وفراش خشن في كوخ فقير.. أجرك كله ستجده عند الله، إذا أدركك الموت وأنت في طريق المسيح كنت من السعداء» ".

#### • بالمال:

صاحب الدسالة دعوتك، لأنك علمت أن المال مفارقك لا محالة، الدسالة كالذا أخرجته طواعية مثابا قبل أن يخرج عنك مجبرًا مُهانًا في صفقة تجارية خاسرة أو حادث مفاجئ أو نفقات علاج مرض خطير.

→ أدركتَ أن الله سائلك عن مالك فيم أنفقته، وأن أكثر ما يُفرِح الرب هو إنفاق ماله لنشر دينه ولو كان العبد في أمس الحاجة إليه.

<sup>(</sup>١) في محكمة التاريخ ص ٨٠ – عبد الودود شلبي، نقلا عن كتاب المصفى من أخلاق الدعاة ص ١٧٤ – عبد الحميد البلالي – ط دار الوفاء.

- → خفتَ تبعة الغنى حين رأيت بعيني رأسك نفرا من إخوانك كثر مالهم حتى صاروا عبيد المال، وانشغلوا به عن رسالتهم ودعوتهم بعد أن كانوا رفقاء الأمس وشركاء الهم والأجر.
- → لا تحث غيرك على الإنفاق ثم تبخل، ولا تجبي الأموال من الناس لتوصلها إلى مصارف الخير جالسا في مقاعد المتفرجين، وإنها أول درهم يسقط في صرة الصدقات درهمك، وأول يد تمد بالصدقة يدك.
- → محوت كلمة الإمساك من ذاكرتك، ونسيت نفسك لتذكر غيرك، فبذلت ما رآه غيرك سرفًا، ورددتَ على من عاب عليك كثرة إنفاقك بها ذكروه عن بعض الصالحين لما أنفق نفقة في الخير، فأكثر، فعاتبه صاحبه قائلا: لا خير في السرف، فأجابه: بل لا سرف في الخير!!
- → تراقب على الدوام عقارب الساعة وهي تطاردك، وملك الموت وهو يلاحقك، لذا تبادر بالإنفاق في كل أحوالك وأغلب أوقاتك مخافة أن تعادر ساحة الحياة قبل أن تحوز الشرف وتنال الفضل.

ومع كل هذا.. فلا ترى في إنفاقك سوى فضل ربك عليك؛ لا ترى نفسك ولا إحسانك وإنها هو ربك وحده لا شريك له في الحمد.

#### كم\_\_\_\_\_ين!!

يرهق نفسه بأقساط تكبّله، ثم يتعلل بكثرة مسئولياته وثقل أعبائه؛ ليبرّر بخله ويُسوّغ لنا تخلفه، ويعِد إخوانه أنه لن يتأخر

عن الدعوة بهاله، وما درى أن الشيطان قد اصطاده في كمين محكم، وأن مسألة تساقطه مسألة وقت!! وهذا مثله كحهار خرج يطلب قرنين فعاد بلا أذنين!!

#### • بالوقــــت:

أوقاتهم كلهم لله، فلا يحصرون وقت الدعوة في نشاط محدود بل كل سكناتهم وحركاتهم مسخَّرة لدعوتهم، إن طُلِبوا وُجِدوا، وإن دُعوا لبَّوا.

ولأنهم يحاسبون أنفسهم على أوقاتهم المبذولة على الدوام، فسرعان ما يستدركون أي تقصير بتوبة عملية ممثلة في مزيد من البذل والعمل، وعندها فحسب - ومع ملء كل دقيقة فارغة - يحق لهم أن يفتخروا بما سبق وافتخر به عمر بن الخطاب وهدو يقول كل صباح ومساء:

«يا ملك الموت!! خمذني في أي وقعت شئعت!!» ١٠٠٠.

#### كمسال التضحيسة

أصحاب الرسالة عشاق كمال، نعم.. نحن عشاق الكمال، لذا سعينا إلى كمال التضحية:

→ ومن كمال التضحية: المداومة على التضحية حتى يتعوَّد القلب لذة العطاء كما اعتاد لذة الأخذ.

<sup>(</sup>١) تنبيه المغترين ص ٨٩ - الإمام أبوبكر الشعراني - ط مصطفى البابي الحلبي.

- → ومن كمال التضحية: الفرح بالتضحية كها قالت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها في شأن أبيها أبي بكر ﷺ: «ما علمتُ الرجل يبكي من شدة الفرح إلا يومئذ حينها رأيت أبي يبكي من شدة الفرح ""، وذلك حين بشَّره بصحبته يوم هجرته.
- → ومن كمال التضحية: الانطلاقة الواثقة بعد انقشاع المحنة الماحقة، فلا تخدش المحنة ثبات مجاهد، ولا تنال من عزيمته إلا كما ينال الغبار من قرص الشمس، فيخرج من البلاء أكثر بريقًا وأعظم تأثيرًا، واسمع لشاعر اليمن محمد محمود الزبيري يهتف على باب سجنه وهو يودّع الأسر:

كما تخرج الأسد من غابها وناتي المنيسة من بابهسا بعسُف الطفاة وإرهابها خرجنا من السجن شُمَّ الأنوف نمُرُّ على شفرات السيسوف ونابي الحيساة إذا دُنِّست

→ ومن كمال التضحية: الثبات على الدعوة حتى المسات.

عن عبد الله بن شقيق قال: «سألت عائشة: أكان رسول الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

قال: قلت فكان يصلي قاعدًا؟!

قالت: حين حَطِمه الناس "(").

<sup>(</sup>١) هذه اللفظة ليست في حديث البخاري، وانظر القصة في صحيح البخاري رقم: ٣٩٠٦، وقول عائشة هذا أخرجه ابن إسحاق في سيرة ابن هشام، وراجع فتح الباري ٢٣٥/٧.

<sup>(</sup>٢) المفصَّل: هو ما بين سورة ق وقيل الحجرات إلى آخر المصحف.

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود كها في صحيح أبي داود رقم: ٨٤٣، وأخرج مسلم الشطر الثاني منه.

### علا ماحب الرساحة على الرساحة ا

وحطمه الناس: تُقال للرجل إذا كبر عمره وصار شيخًا، ويُقال: حطم فلانًا أهلُه إذا كبر فيهم كأنه لما حمل من أمورهم وأثقالهم والاعتناء بمصالحهم صيَّروه شيخًا محطومًا.



والمنتفاع منك... يا من قدوته نبيه أن تقتفي أثره على وتقلّد، فتواظب على دعوتك شاباً وشيخا، صحيحاً وسقيماً، فارغاً وشغولاً حتى يحطمك الناس في سبيل الله، ويمتصوا

مجهودك وأنت تدعوهم حتى آخر رمق، ويقطفوا ثمرة فؤادك من فرط حرصك على هدايتهم.

وبهذا وحده تسلك طريق الفداء، وتنتسب لكتيبة الفدائيين التي عناها الشيخ الغرالي في قوله:

"رجال الدعوات يذيبون قواهم وشبابهم في أداء رسالتهم، ويسكبون دماءهم ويحرقون أعصابهم لتتألق بهم الرسالات التي يعملون لها، فتتحول بهم إلى سيل جارف، ويتحولون بعدها إلى رفات هامد، هذا سبيل الفدائية المحفور في تاريخ البشر منذ الأزل» د...

ترجو بذلك كهال التأسي بحبيبك الذي ظل على أداء المهمة والمحافظة على أعباء الرسالة حتى كان يردِّد حتى اللحظة الأخيرة والموت منه على بعد أشبار: «الصلاة وما ملكت أيهانكم».

<sup>(</sup>١) تأملات في الدين والحياة ص ٥٢ - محمد الغزالي - ط دار القلم.

<sup>(</sup>v)



#### يعلَّم بذلك حملة الرسالة من بعده الــدرس الأخيـــر:

أن يحملسوا هـم الدعـوة دائمًا وفي أحـرج الأوقـات... لا في لحظـات عـابرة مـن الحيـاة فحسـب...

فها كان لصاحب الرسالة أن ينسى دعوت لحظة، وهل ينسى المريضُ مرضه، والجائعُ جوعته، والمحمومُ مُمَّاه...

نعصم... لا يترك داعية دعوت من المسلم المسلم

إن الطيور وإن قصصت جناحها تسمو بفطرتها إلى الطيران

وهذا هو دور الأنبياء في الحياة والمهمة التي ابتعثهم الله من أجلها: أن يرى الناس هذه النهاذج البشرية الكاملة، فيقبسوا منها ويقلِّدوا، وقد أوجز الرافعي هذا في كلام ارتفع به ورفع، فقال عن دور النبي:

«كأن الحقيقة السامية في هذا النبي تنادي الناس: أن قابِلوا على هذا الأصل، وصحِّحوا ما اعترى أنفسكم من غلط الحياة وتحريف الإنسانية» ٧٠٠.

<sup>(</sup>۱) وحي القلم ۲/۲ - ط المكتبة العصرية - بـيروت.

## المالة الرسالة المالة ا

أحبتاه.. شركائي في توقيع عقد البيع مع الله.. ضعوا نصب عيونكم:

- → التضحية وقود الدعوات، وأنه كلما عظمت التضحيات كبرت مكاسب الدعوة، واقترب نصرها ودنت غاياتها.
  - → بقدر ضخامة الهدف تكون التضحية من أجله.

#### وقديماً قالسوا:

من عرف ما يطلب هان عليه ما يبذل، وطلبنا أن نعيد لهذا الدين عزه، ونرد له مجده المستباح وكرامته السليبة، مرادنا أن تعود الشريعة الغراء ترفرف في سهائنا، وأملنا الذي يحدونا أن نرفع الظلم عن إخواننا في كل بقاع الأرض..ألا تستحق كل هذه الأهداف الجليلة منا التضحية في سبيلها.. ألا نسترخص في سبيل ذلك العرق والجهد والألم والبلاء؟!

### وقفـــة فوثبـــــة!!

والآن.. أخي.. ضع نفسك في غرفة المحاسبة.. وعلى كرسي الحقيقة.. وواجهها بقولك:

أهل الباطل يبذلون في سبيل الباطل ليدخلوا النار، فهاذا بذلتُ أنا في سبيل الحق لأدخل الجنة؟!

هل وعيتُ حقًا وصية الفاروق الله وأثبتَ له بعملي أني خير وريث وهو الذي سنَّ قانون المحاسبة: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا»؟!

هل جلست مع نفسك يوماً في لحظة صفاء وصدق تسألها: ما هو الأثر الذي سأتركه خلفي؟! ... ما هي القُربي التي أرجو أن يصلني ثوابها بعد موتي؟!

#### واجه الحقيقة ولو كانت مُسرّة:

- → كم مضى من عمرك، وماذا قدَّمت فيه لدينك؟!
- → راجع النعم التي اختصَّك الله بها وانظر فيم سخَّرتها؟
- → هل استحوذَت عليها دنياك أم ادَّخرت منها شيئا لدينك الجريح وقومك المغلوبين؟!

اطرح عنك تلبيس إبليس وأعذار المفاليس.. واسأل نفسك الآن والله مطلع عليك:

- → هل تعمل لدينك وتبذل لدعوتك ما دمت فارغًا، فإذا عرفتك الأسواق وصفقات التجارات توارت الدعوة عندك إلى الأولوية العاشم ة؟!
  - → هل تقدِّم لدعوتك هوامش أوقاتك وفضلة حياتك؟!
- → هل تسعى لمد الدعوة بروافد جديدة كها تسعى لمد راتبك بموارد جديدة؟!
- → هل يؤرِّقك نشر الهداية وتوسيع رقعة الصالحين كها يؤرِّقك السعي على الرزق وتأمين حياة أبنائك المقرَّبين؟!

ألا ما أحلى هذه الجلسات التأملية المباركة التي يعقبها القرار الحاسم والقفزة الجريئة نحو البذل الفريد والتضحية الفذّة.

#### ^) ص<u>د الغافلي</u>ن:

صاحب الرسالة صيَّاد يقتنص كل حين قلبا، ومن أراد اصطياد قلوب الرجال، نثر لها حب الإحسان والإجمال، ونصب لها شباك الفضل والإفضال.

مرَّ النبي ﷺ يومًا بالسوق بجدي أسكًّ ميت والناس عن جانبيه، فتناوله بأذنه ثم قال: «أيكم يحب أن هذا بدرهم»، فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء، وما نصنع به؟! قال: «أتحبون أنه لكم؟» قالوا: والله لو كان حياً لكان عيبًا فيه لأنه أسك فكيف وهو ميت، فقال: «والله للدنيا أهون على الله عز وجل من هذا عليكم».

فالنبي ﷺ اغتنم هذه الفرصة فرمى رميته، لأنه ليس كل مرة تتاح الفرصة، ويكون الصيد في ظرف مهيأ، ومن غفل هرب الصيد منه وندم على ذلك.

يقول الأستاذ سعيد رمضان رحمه الله حاكياً عن موقف من مواقف الإمام البنا مهتبلاً فرصة دعوية واتته، وأنى لمثله أن يدعها:

"إن أنس لا أنسى موقفه رضوان الله عليه في أمسية مشهودة بمدينة طنطا في دلتا مصر، وقد احتشد أمامه قرابة أربعين ألفا من فئات الناس بينهم شهرة من أتباع عدة طرق صوفية، شاع بعضهم على النفرة من طابع الحركة المتحمسة كأنهم يرونه يجافي وداعة معنى العبادة على ما لقنوة وتحدد مفهومهم به، فإذا بعد استرسال روحي خالج غائر النفوس في صفاء ويسر يقول لمستمعيه فجأة في إشراقة كأنها السّحر:

ألا تعجبون معي من إخواننا العُبَّاد الذي لا ينقطعون عن تلاوة دعاء الشيخ أبي الحسن الشاذلي في حزب البر، ويرددون من ذلك دائمًا: اللهم وارزقنا الموتة المطهرة.

ماذا تراهم يستحضرون في معنى الموتة المطهرة؟! الا إن أكبر موتة يحبها الله هي هذه!! ورفع يده فمرَّ بها على رقبته إشارة إلى قطع الرقاب في سبيل الله عز وجل.. فكأنها والله مسَّت الناس كلهم كهرباء، واستعلن أمامهم مشهد الفداء والذبح رأي العين.. فسالت دموع وثارت عواطف وتعالت هتافات».

إن الفرص الجاهزة اليوم للقنص كثيرة، لكن شأنها شأن أي فرصة من الفرص: أكثر الناس لا يرونها وهي مقبلة، ويلمحونها فقط وهي ترحل، ولا يجب أن يستدعي ذلك مشاعر اليأس لديك، لأن في رحم الغيب آلاف الفرص السانحة التي تدعوك وتناديك وتنتظر أن تواتيك.

#### ٩) صوب نحو المحدف:

وهو هدف غزير الفوائد متعدد المنافع، من ظفر به فقد أدرك كثيرًا من غاياته الدعوية، وتجددت نيته مع كل عمل يؤديه، وتضاعفت كفاءة إنجازه أضعافًا مضاعفة، ومن أجل توحيد فهمنا لمعنى «التصويب نحو الهدف» كانت هذه الأركان الخمسة، جعلني الله وإياك بمن يحفظون ويجافظون:



#### الركن الأول: وضوح الأهداف على الدوام:

لتكون الأهداف هي القوة الدافعة إلى العمل لا الأنشطة، والغايات لا الوسائل، فإلقاء درس في المسجد مثلا ليس هدفا في حد ذاته بل وسيلة، وفتح حوار مع زملاء العمل وسيلة، والجلوس مع أسرتك في لقاء إيهاني أسبوعي ليس هدفاً بل وسيلة.

فهذه كلها وسائل أو طرق مؤدية إلى الأهداف، وقد تضطرب البوصلة مع الزحام وكثرة الأعباء، فلا ندرك الهدف أو ننحرف عنه، بل قد نسير عكس الاتجاه فتأتي النتيجة عكسية.

ولنذكر - تأكيدا على هذا المفهوم - أن صراعنا مع الشيطان هو صراع أهداف في الأساس قبل أن يكون صراع وسائل ﴿ قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أُجْمَعِينَ ﴾ [ص:٨٢]، فالهدف الثابت:الإغواء، أما الوسائل فمتجددة يغيّرها الشيطان كل يوم بل كل ساعة، ومطلبي منك هنا على التحديد أمران:

- → أن يكون هدفك الدعوي هدفًا حقيقيًا لا نشاطًا عابرًا.
- → أن يكون هذا الهدف كها يقول أهل الإدارة: محددًا، قابلاً للقياس، واضحًا، واقعيًا، محددًا بخطة زمنية، هذا وإلا لم يمكنك التركيز على الهدف ومن ثم تحقيقه.

فإذا وضعت هدفك نصب عينيك، فانتقل إلى ..

#### الركن الثانى: إدراك أن الأهداف أعلى من الوسائل:

وهي قاعدة لها ما بعدها، ولذا ربط القرآن المقاصد بوسائلها، فهدف الصيام الوصول إلى التقوى، وهدف الصدقة التطهير والتزكية، ومن أهداف الصلاة النهي عن الفحشاء والمنكر، وقد أكّد النبي على هذا حين أشار إلى الصائم الذي ليس له من صيامه سوى الجوع والعطش، والقائم الذي ليس له من صيامه سوى التعب والسهر، ليبصّرنا بالغايات من العبادات، وهو ما قرّره الأصوليون من أن المقاصد أسمى من الوسائل، فقال إبراهيم بن موسى اللخمى الغرناطى المالكى:

«وقد تقرر أن الوسائل من حيث هى وسائل غير مقصودة لأنفسها، وإنها هى تبع للمقاصد بحيث لو سقطت المقاصد سقطت الوسائل، وبحيث لو فرضنا وبحيث لو توصل إلى المقاصد دونها لم يتوسل بها، وبحيث لو فرضنا عدم المقاصد جملة لم يكن للوسائل اعتبار بل كانت تكون كالعبث»".

الأهداف إذن ثوابث لا خلاف عليها، أما الوسائل فتخضع للظروف المتغيرة الزمانية والمكانية والشخصية، ويمكن استبدالها وتغييرها حسب الحاجة والظروف، ومن الضروري الوعي بأن الوسائل ما هي إلا طرق مؤدية إلى الأهداف، أما حين تتحول الوسائل إلى أهداف فعندها يتأخر الهدف بل يضيع، وعندها تتحول الوسائل إلى أهداف وهمية تستهلك الوقت وتستنفد القدرات.

<sup>(</sup>١) الموافقات ٢١٢/٢ - إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي - ط دار المعرفة - تحقيق عبدالله دراز.



#### وتطبيقات هذه القاعدة وثمراتها:

- → المرونـــــة: فلا نقع أسرى وسيلة بعينها قد تكون مستهلكة، بل نجدد ونبتكر إذا لم نصل إلى مرادنا بالوسيلة المعتادة، أو نلجأ إلى طرق أخرى إذا حيل بيننا وبين وسيلة من الوسائل، والحاجـة أم الاخــتراع.
- → الكف المحادة: وذلك بأن نختار الوسيلة الأسهل، والأقل ضررًا، والأوفر نفقة، والأكثر نفعًا، والأسرع نتاجًا، ذلك أن الغاية الواحدة قد تتعدد الوسائل التي تفضي إليها، وكلما كانت الوسيلة أقدر على تحقيق الغاية المطلوبة تقدّمت على غيرها من الوسائل. قال العز بن عبد السلام: «وكلما قويت الوسيلة في أداء المصلحة؛ كان أجرها أعظم من أجر ما قصر عنه» ".
- → معرفة الأولويات.. ومراعاة الأهم فالمهم، والواجب ثم النافلة في اتفاق بين أصحاب الرسالة يمنع من التنازع والاضطراب.

### وأخــــيرًا... تذكّـر أخي أن تُعـدم أخــرى...

يو تذكَّـر أخي أنـك إذا فقــدت وسيلــة لـن تُعــدم أخــرى...

لكنك إذا أضعت الهدف ضعت!!

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام في مصالح الأنام ٢٢٨/١ - العزبن عبد السلام.

<sup>(1, 1966)</sup> 

#### وهاك ترجمة عملية ما أقول على أرض الواقع وفي ساحة الدعوة:

- → أخ يخرج مع زوجته في نهاية كل أسبوع في نزهة ترويحية؛ ويحسب أن ذلك وحده يحقق هدف زيادة الألفة والمودة بينهما، ففوجئ بها تنفجر في وجهه في نزهة من النزهات، وهنا أدرك أن الوسيلة التي اعتمدها لا تحقق الهدف المنشود، وأن زوجته في حاجة إلى شيء آخر، فليطور أو يغير.
- → مقرأة في مسجد مجاور بدأ نشاطها يخبو وينفتض الناس عنها؟! راجع أهدافك، والجمهور المستهدف، ونفس الوصية: فليطور أو يغير.

#### • الركن الثالث: توفير الإمكانات والنفقات:

كأي مشروع لابد له من نفقات، وبدون هذه النفقات تظل الوسائل المؤدية المقترحة خيالا والأهداف محالا، وعلى حسب الهدف والوسائل المؤدية إليه تتغير المتطلبات والاحتياجات، فاختر – أخي صاحب الرسالة – الموارد المناسبة، وهذه قد تكون مرة وقتاً ومرة مالاً ومرة جهدًا أو كل هذه مجتمعة.

- → تريد مثلاً توصيل مفهوم إلى زميل العمل أو جار المسكن، وهذا يتطلب منك زيارة، أو تمهيدًا بهدية غير متكلفة، أو مكالمة هاتفية، أو أداء واجب تهنئة في مناسبة سعيدة.
- → تريد حفظ سورة من كتاب الله، وهذا يتطلب أن توفّر لهذه المهمة وقتًا وجهدًا محروسين بهمة وعزيمة، وأن تقتطع لها من أصل

وقتك من خلال مكوث حتى الشروق في المسجد أو اعتكاف بين المغرب والعشاء، دون أن تعلّق الأمر بوجود الفراغ، فهو السراب.

### أخــــي..

كل رغبة منك لا يؤازرها نصب رغبة زائفة، وكل دعوة مع إيثار راحة محكوم عليها بالفشل... للذا.. فالبخلاء يمتنعون ومن ثمَّ محرومون، وكل من ضنَّ اليوم بوقته أو جهده أو ماله، فلا ينتظرنَّ من الله فتحاً ولا من الملائكة مدحاً.

#### الركن الرابع: استشعار المسئولية مع بذل آخر ذرة جهد:

وهو أن تخاطب نفسك قائلا: هذا الهدف سأسأل عنه وحدي، ولن يقوم به في هذا الكون غيري، وهنا تبرز على الألسنة بعض عبارات:

- → اعمل ما عليك والباقي على الله.
- → نحن مطالبون بالعمل ولسنا مطالبون بالنتائج.

وكم استُخدِمتْ هذه العبارات في غير موضعها، وكانت ذريعة لكثير منا أوصلتهم إلى ضعف التركيز وقلة التصميم، ومن ثم عدم بلوغ الأهداف.

## الكل نسيء علامت الله

إن أبواب الخير كثيرة، ولن يُعدم صاحب العزم سبيلاً يوصله، أما التوقف أمام أول عقبة والاستسلام لها تحت دعوى استنفاذ الوسائل، فهذا ما لا يقول به صاحب همة دنيوية فضلا عن صاحب رسالة ربانية موعود بالجنة والتلذذ برؤية وجه رب كريم.

وترتبط سنة التغيير بوعد إلهي حق، فقد وعدنا الله أننا إذا بذلنا ما نستطيع من جهد وفي حدود إمكاناتنا في سبيل التغيير، فهنا يتدخل ربنا بقوته التي لا تُغلب، وقدرته القاهرة لينجز لنا ما يفوق إمكاناتنا وما لا سبيل لنا إليه، وتأمَّل معي روح التصميم وتحمل المسئولية التي تُشِعُّ من كلهات الصحابة الذين تربوا في خير مدرسة؛ مدرسة النبوة:

﴿ قال سعد بن الربيع ﴿ وهو في الرمق الأخير في غزوة أحد مخاطبا قومه من الأنصار: لا عذر لكم عند الله إن خلص إلى نبيكم وفيكم عين تطرف.

ولهذا رأى الصديق أبو بكر الله أن سعدًا خير منه، فلما دخل عليه رجل وبنت لسعد بن الربيع جارية صغيرة على صدره يرشفها ويُقبِّلها، فقال له الرجل: من هذه؟ قال: «هذه بنت رجلٌ خيرٌ مني: سعد بن الربيع» (٠٠٠).

وحمل أبو بكر الله نفس الروح، واذكروا صيحته الشهيرة حين صاح كالأسد المزمجر في مواجهة المرتدين قائلاً: أينقص هذا الدين وأناحي!!

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ٢٦/٤



### يك ماحب الرحالة المنالة المنال

هذه هي الروح التي ننشدها، وهذا هو النبض الذي نبحث عنه ونفتقده، فهاذا جنيت من وراء قراءة هذه الأخبار؟! ومن لم يبذل آخر ذرة جهد لديه فلا يلومن إلا نفسه إن لم يصل إلى هدفه ويحقّق بغيته.

وأسألك ولتسأل قبلها نفسك: ألا تبذل في سبيل نيل ترقية أو رضا مدير أفدح من هذا؟ ألا تسهر الليالي الطوال مضحيًا بنومك وراحتك في سبيل تحصيل شهادة أو مرتبة علمية؟! ومع هذا لا نسمع منك: هذه حدود إمكاناتي!! هذا أقصى ما أستطيع...

ولا أملك إزاء أعذارك هذه سوى أن أصدح في أذنك طاردًا شيطانك موقظــًا إيهانــك:

أخسي.. الله أكبر.. الله أكبر.. الله أجل وأعظم!!

#### • الركن الخامس: المتابعـــة المتابعـــة:

#### ما معنى المتابعية؟!

- → إذا مرض أحد أبنائك.. هل تكتفي بتقديم العلاج له أم تواظب طوال الليل على الاطمئنان على حالته، وتسهر بجواره، مع توفير التهوية المناسبة وتلبية احتياجاته؟! وإذا لم تلمح تحسنا في المدى القريب.. ألا تراجع الطبيب مرة أخرى ليغيِّر الدواء وإلا غيَّرت الطبيب نفسه؟!
- → وفي حالة دراسة ابنك.. هل تكتفي بتوفير الدروس له طوال العام
   أم تتابع مستواه بدقة أثناء الدراسة من خلال اختيار مدرسيه،

ومراجعة عدد ساعات دراسته، مع تهيئة الجو المناسب للمذاكرة، ثم تسأل مدرسيه عن تحصيله لا مجرد حضوره وانصرافه بها يضمن التقدم نحو الهدف وتحطيمه آخر العام؟!

→ وفي حالة ضربك بأموالك في تجارة، ألا تتابع كل يسوم ما ورد إليك أو خرج من أموال أو سلع، مع يقظة تامة ومراقبة لتقلبات السوق وأداء موظفيك، مع التدخل السريع عند الإحساس بأي مخاطرة أو تهديد.

تُرى..ماذا الذي يدفعك إلى مثل هذه المتابعات الدنيوية اللصيقة، ولا تسلك السلوك نفسه في شئون دينك ومن أجل دعوتك؟!

#### ١٠) الطهــوح الدعــوي:

سمع مالك بن دينار رجلاً يقول: «لو أعطاني الله تعالى في الجنة بيتًا صغيرًا لرضيت به، فقال له مالك: ليتك يا أخي زهدت في الدنيا كما زهدت في الجنة!!» وصدق شاعرنا المؤمن يروي جانبًا من الواقع المريسر الذي نحياه:

#### أرى رجالاً بأدنى الدين قد قنعوا ولا أراهم رضوا في العيش بالدونِ

ولن يقبل صاحب الرسالة اليوم بفتات الفتات فضلاً عن الرضا بالفتات، ولن يكتفي بالمطالبة بحقوق أمته المغتصبة، بل سيسعى

<sup>(</sup>١) تنبيه المغسترين ص ٧٧ - ط مصطفى البسابي الحلبي.

### المالة الرسالة المالة ا

لتحقيقها واقعاً حياً، ولن يقبل أن يشترك مع الإسلام مرجع آخر في التوجيه والسيادة فضلاً عن الرضا بأن يكون دين الله في الهامش، ولن يكتفي بالمطالبة بأن يكون في الصدارة، بل أن يصنع هو الصدارة بعينها.

إشراقــة

روت قُتيلة بنت صيفي الجهنية رضي الله عنها:

أتى حَبرٌ من الأحبار رسول الله ﷺ فقال: يا محمد!! نِعْم القوم أنتم لولا أنكم تشركون،

فقال رسول الله عَلَيْمَ : «سبحان الله وما ذاك!». قال: تقولون إذا حلفتم: والكعبة. قال: فأمهل رسول الله عَلَيْمُ شيئًا، ثم قال: «إنه قد قال، فمن حلف فليحلف برب الكعبة». قال: يا محمد.. نِعم القوم أنتم لولا أنكم تجعلون لله ندًا. قال: «سبحان الله وما ذاك؟!». قال: تقولون: ما شاء الله وشتت، قالت: فأمهل رسول الله عَلَيْمُ شيئًا، ثم قال: «إنه قد قال، فمن قال: ما شاء الله، فليفصل بينها ثم شئت»…

لقد قبل النبي ﷺ النصيحة من يهودي... فكيف لا تقبل أنت نصيحة أخيك المسلم؟! ...

وأنا عليك حريـص.. ولك محـب.. وأحمل نفس همـك.. ورفيقك في طريـق النجـاة!!

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي، وأورده الألباني في الصحيحة رقم: ١١٦٦. (٧) محيح: أخرجه أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي، وأورده الألباني في الصحيحة رقم: ١١٦٦.

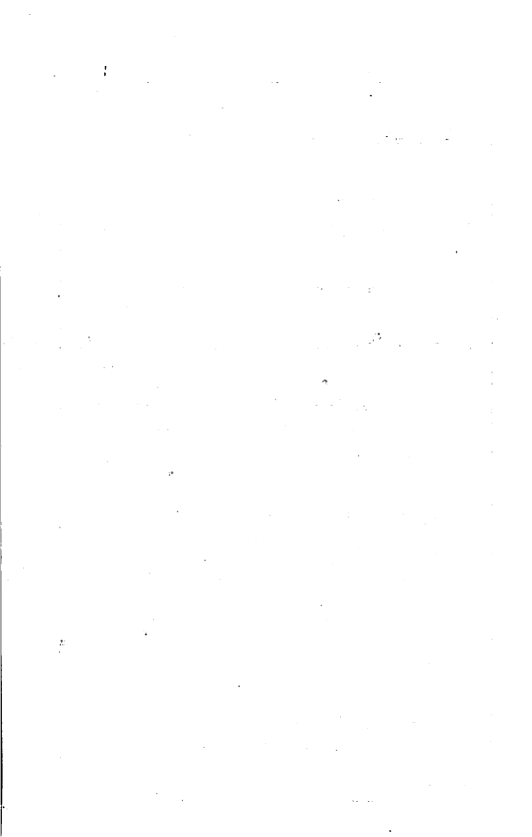


### هــل أنــت مهمـــوم بدعوتــــك؟!

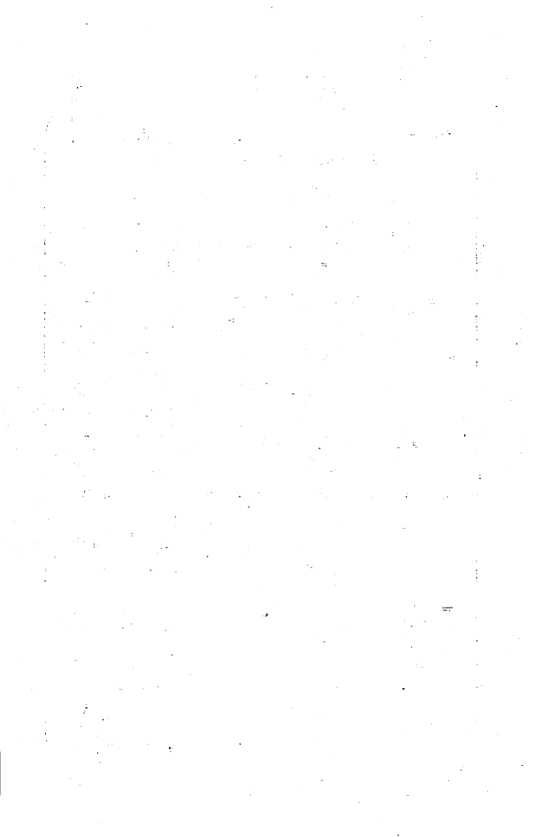
| هل تجلس مع نفسك ليس لك هم ولا غرض إلا أن تحاسبها على ما بذلت لدينها إل                   |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 🗖 أحاسب نفسي يوميـًا على ما قدمت لديني ودعوتي.                                           |    |
| <ul> <li>أحاسب نفسي كل فترة (على الأقل مرة أسبوعيا) على ما بذلته.</li> </ul>             |    |
| <ul> <li>□ نادرا ما أحاسب نفسي على أدائي الدعوي.</li> </ul>                              |    |
| هل تعاتب نفسك وتتأثم إن قصَّرت في أي واجب من واجباتك الدعويــة ١٩                        | ۲) |
| 🗖 أشعر بالحزن و الأسي إن قصرت.                                                           |    |
| <ul> <li>أشعر بالتقصير الدائم نحو دعوتي مهما قدمت لها وتعبت في سبيلها.</li> </ul>        |    |
| <ul> <li>□ قد تسقط مني بعض الواجبات الدعوية دون أن أحزن لذلك أو أتألم.</li> </ul>        |    |
| هل تقهر أعذارك إذا صادفتك أثناء تصديك لمهمة دعوية ١٤                                     | (۲ |
| <ul> <li>اؤمن أنه إذا صدق عزمي أرشِدتُ إلى الحيل، فلا يقوى أي عذر على قهري</li> </ul>    |    |
| وتقييدي عن أداء واجباتي الدعوية.                                                         |    |
| <ul> <li>إذا اشتدت بي الأعذار أؤجّل بعض واجباتي الدعوية دون أن أسقطها بالكلية</li> </ul> |    |
| مهما كانت الظروف.                                                                        |    |
| 🗖 أعتذر عن ارتباطاتي الدعوية تحت وطأة ظروفي القاهرة.                                     |    |
| •                                                                                        |    |



|                                                                                                                                               | `            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| قدَّمت فكرة دعوية جديدة خلال الأشهر الثلاثة الماضية، وهل ثابرت<br>ها حتى خرجت إلى النور؟!                                                     |              |
| أجلس مع نفسي بصورة دورية لأفكر فيها سأقدمه من جديد من أجل ديني.                                                                               |              |
| أحرص على التجديد والابتكار باستمرار في أعهالي الدعوية من أجل تطوير                                                                            |              |
| العمل الدعوي والانطلاق به.                                                                                                                    |              |
| أرى الأفكار الموجودة كافية لكنها تفتقد إلى من يقوم بها.                                                                                       |              |
| ن ترى توالي المحن بالأسة هل تحوّل طاقة الألم في قلبك إلى له عمل ١٩                                                                            | °) حي<br>وتب |
| للأسف من كثرة ما أرى من مصائب المسلمين أصابني الإحباط، ومع الوقت تبلد إحساسي فلم تعد تحرَّكني الجراح.                                         |              |
| عندما أرى مصائبناأتحسر وقتيا وأحاول أن أتناسى هذه المصائب حتى أستطيع أن أمارس حياتي بصورة طبيعية.                                             |              |
| أجلس مع نفسي لأفكر كيف نخرج من هذه النكبات، وأذكّر من حولي بها وأدعوه إلى التحرك الإيجابي، فتكون المحن بمثابة محفزات على أداء أعمالي الدعوية. |              |
| تؤثر الدعوة بوقتك مهما كنت مشفولاً ؟                                                                                                          | ۲) مل        |
| أنظم أوقاتي لأبذل لدعوتي من أصل وقتي مضحياً من وقبت راحتي<br>إن ليزم الأمر.                                                                   |              |
| أنظم واجباتي الدعوية بعد أن أرتُّب أعباء عملي واحتياجات أسرتي.                                                                                |              |
| أقوم بالدعوة في أوقات الفراغ بعد الانتهاء من أعبائي الأخرى.                                                                                   |              |



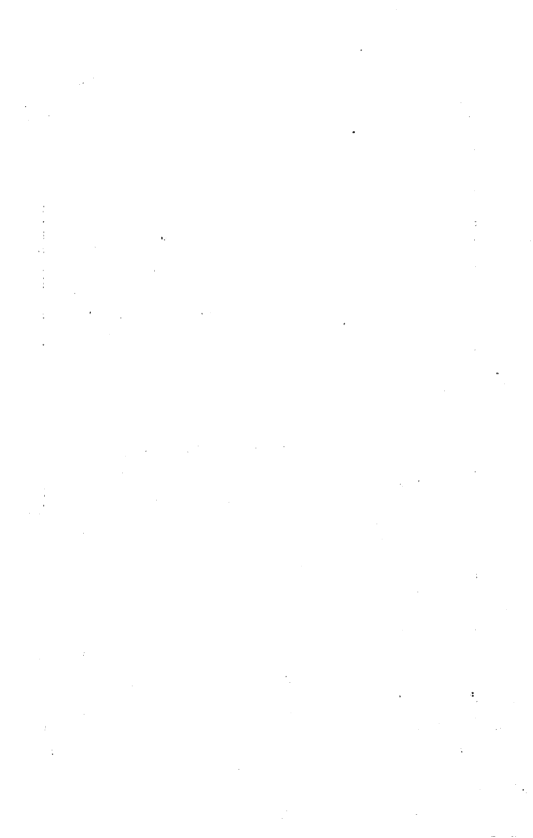
| ل تحرص أن يكون لزوجك نفس همُّك فتساهم في نشاطات الدعوة ١٩<br>مل تتحمُّل عنها قليلا من أعباء البيت في سبيل ذلك ١٩                                                                 | ۷) ها<br>وه |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ساحب الرسالــة:                                                                                                                                                                  | لم          |
| <ul> <li>أحرص على مشاركة زوجتي في النشاطات الدعوية الخاصة ببنات جنسها،</li> <li>وأشجعها على ذلك مع تحملي في سبيل ذلك بعضا من مسئوليات البيت إذا</li> <li>اقتضى الأمر.</li> </ul> | <b>-</b>    |
| <ul> <li>لا مانع عندي من مشاركتها في الأنشطة الدعوية لكن بشرط انتهائها من كافة</li> <li>مهامها وواجباتها المنزلية.</li> </ul>                                                    |             |
| <ul> <li>أرى أن دور المرأة في بيتها هو الأساس، ولا داعي لأن أشتت جهد زوجتي في الأعمال الدعوية الأخرى.</li> </ul>                                                                 |             |
| صاحبة الرسالــة:                                                                                                                                                                 | ل           |
| <ul> <li>أشجع زوجي دائها على أداء أعهاله الدعوية، وأقوم بتذكيره إذا نسي أو فتر، مع<br/>مراعاتي له إن كان متعبًا.</li> </ul>                                                      | _           |
| <ul> <li>كثيرا ما أتضجر من كثرة انشغاله عني حين أقارن نفسي بصاحباتي اللاتي<br/>يتمتعن بسائر أوقات أزواجهن.</li> </ul>                                                            |             |
| <ul> <li>أحاول أن أكون عاملا محفّزا لزوجي في دعوته، لكن أحيانا يغريني الشيطان</li> <li>وتزدحم عليَّ متطلبات الحياة فأثنيه عن بعض أعباء رسالته.</li> </ul>                        | <b>-</b>    |
| ل تقوم نيتك الصادقة بالمهمة ويتكفُّل قلبك بالعمل إذا واجهتك قبة أعاقتك عن عمل دعويا ؟!                                                                                           |             |
| <ul> <li>لا أسمح للعقبات مهم كانت أن تعيقني عن أعمالي الدعويةبل أقهرها إلا إذا</li> <li>كانت شديدة لأقصى حد.</li> </ul>                                                          |             |
| <ul> <li>إذا حال بيني وبين عمل دعوي عذر قاهر أجدد النية لأنال مثل أجر العاملين.</li> <li>أنسى استحضار نية العمل في حالة الاعتذار.</li> </ul>                                     |             |





# المحوّل المستفار المستفار

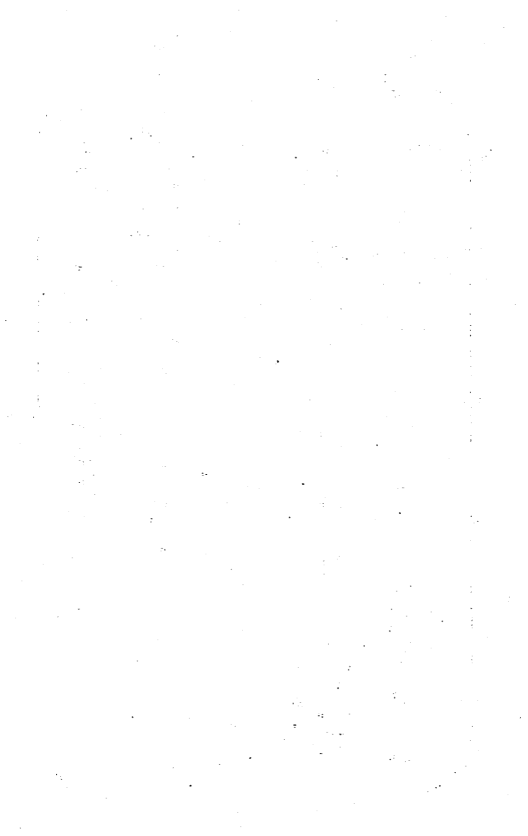
| ) هل أهدافك الدعوية واضحة دائما 9                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 🗖 لدي هدف واضح ومحدد وقابل للقياس والتطبيق ومحدد بزمن.                              |
| 🗖 لدي أمال دعوية لكنها ليست في صورة هدف واضح.                                       |
| 🗖 لدي هدف محدد واضح غيرمرتبط بخطة زمنية.                                            |
| ) هل تميز بين الأهداف والوسائل بحيث تكون أهدافك دوماً أعلى                          |
| مـن وسائلــــــــ 19                                                                |
| 🗖 أراقب بصورة دورية فاعلية وسائلي في الوصول إلى أهداف.                              |
| <ul> <li>دائم البحث عن وسائل أفضل ولو كانت الوسيلة الحالية تؤدي المطلوب.</li> </ul> |
| ☐ على استعداد أن أغير وسيلة قديمة بأخرى جديدة إذا كانت الثانية أكثر فاعلية          |
| وأسرع في الإيصال إلى الهدف.                                                         |
| ) هل تحرص على توفير الإمكانات والنفقات اللازمة للوصول إلى الهدف؟                    |
| 🗖 أوفَّر الوقت اللازم للوسيلة التي توصل إلى الهدف.                                  |
| 🗖 أوفّر الجهد والمال اللازمين.                                                      |
| □ تقدُّم وتبـذل لهدفك إلا إذا ازدحمت عليـك الأشغال وتوالـت عليـك                    |
| طلبات العيسال.                                                                      |



#### ٣) هل تتابع متابعة يومية - اسبوعية - شهرية الوصول إلى أهدافك؟

- □ أتابع خطتي الدعوية حسب توقيتاتها الزمنية باستمرار...فواجباتي اليومية أراجعها يوميا، والأسبوعية أتابعها أسبوعيا، وخطتي لشهرية أنتظر نتائجها شهرياً.
- □ ليس لدي خطـط دعوية مقسمة ولكني أتابع واجباتي الدعوية كلما أتيحـت لى الفرصـة.
- □ قليلا ما أتابع خططي الدعوية.. لأنني أتحمس لها عند وضعها، ولكن قليلا ما أعود إليها لأقيس ما توصلت إليه من خلالها.







### ذاتيـــۃ الانطــلاق والاستمــرار:

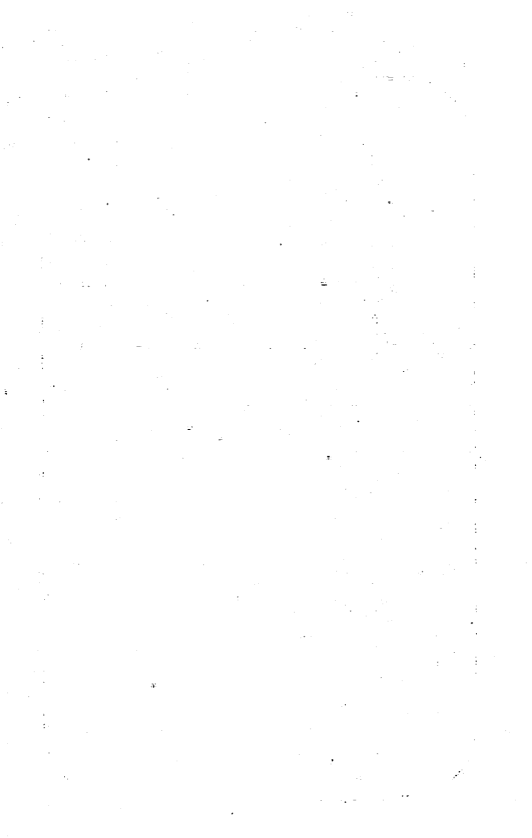
| ١) عندما تُصاب الأمة بحدث جلل(كحادث اقتحام اليهود للأقصى)                       |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| 🗖 أقوم بالتفكير في أعمال دعوية كرد فعل واجب و أدعو من حولي للمشاركة.            |
| <ul> <li>أنتظر من يدعوني للقيام بأعمال لصد مثل هذه الهجمة.</li> </ul>           |
| 🗖 أقترح على الآخرين التفكير و القيام بأعمال إيحابية قصيرة المدى وطويلة المدى    |
| للرد على هذه الهجمة.                                                            |
| <ul> <li>إذا ذهبت إلى مكان ثم تجد فيه من يعينك على أمر الدعوة:</li> </ul>       |
| 🗖 أبحث عن من يعينني على دعوة الآخرين.                                           |
| 🗖 أبدا في دعوة من حولي و أبحث فيهم عمن يعينني بعد ذلك.                          |
| 🗖 لا أستطيع ابتداء عمل دعوي وحدي.                                               |
| ٣) إذا شعرت بتقصير هيمن حولك ممن يعينونك على دعوة الأخرين؛                      |
| <ul> <li>أترك هذه الصحبة و أبحث عن من يعينني بشكل أفضل.</li> </ul>              |
| <ul> <li>أشعل فيهم نار الحماسة و أضرب لهم القدوة في النشاط و الحركة.</li> </ul> |
| 🗖 يفتر نشاطي وأقصّر في واجباتي الدعوية.                                         |

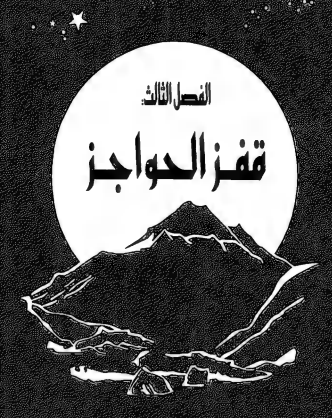
 $(d x_{ij}) = (d x_{ij}) + (d$ : 

•

| هل لا تتحرك إلا بتوجيه إخوانك وصيحة: قم يا فلان؟                                      | ( ' |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 🗖 غالبا ما يكون هذا حالي.                                                             |     |
| <ul> <li>□ أتحمس ما دمت وسط مجموعة يملؤها الحماس، وأفتر إذا كنت وسط كسالى.</li> </ul> |     |
| <ul> <li>□ أعرف ما علي وأؤديه سواءًوجدتُ العون أو لم أجد.</li> </ul>                  |     |
| عندما ترى موقفًا منافيًا للأخلاق و من المنكرات الصارخة في الشارع:                     | (°  |
| <ul> <li>أخجل من أن أتحدث مع صاحب المنكر لئلا أتعرَّض للإحراج.</li> </ul>             |     |
| □ أعجز عن الحديث مع صاحب المنكر لأن ليس لدي العلم الكافي و المهارة                    |     |
| اللازمة لذلك.                                                                         |     |
| <ul> <li>أكسل عن الحديث مع صاحب المنكر دون سبب واضح.</li> </ul>                       |     |
| □ أرى أنه لا فائدة في الحديث مع صاحب المنكر، فأنسحب دون أن أفكر في                    |     |
| الحديث معه لأنه لن يستجيب.                                                            |     |
| <ul> <li>عادة ما أكون مستعجلا فلا أجد الوقت الكافي للحديث معه.</li> </ul>             |     |
| <ul> <li>□ أحجم أولا عن الحديث معه و لكن أقهر هذا الإحجام، ثم أنطلق للحديث</li> </ul> |     |
| معه بأدب و رفق.                                                                       |     |
|                                                                                       |     |











من كتم داءه أماته، وكل داء من هذه الأدواء بمثابة عقبة كؤود قد يلقى عندها إيهانك مصرعه وتموت همتك، فارفع مستوى الحذر والتنبه لديك إلى أقصى درجاته، واستعد لتجاوز العقبات التالية:

### العقبة الأولى: الخجــــل:

انسفي ١٠٠ هـ ذا الحاجـ ز:

حاجيز الخجيل من دعوة غيرك.

انظري أختاه إلى أهل الباطل كيف يتفننون في الدفاع عن ضلالهم دون حياء من الله أو من خلق..

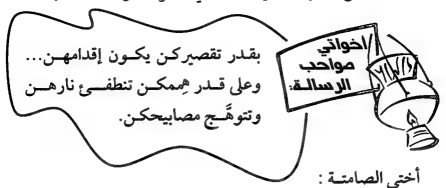
<sup>(</sup>١) الخطاب هنا للنساء إشارة إلى أن الخطاب في كل صفحة من صفحات الكتاب موجه لهن كها هو موجه للرجال، وهذه إشارة إلى معنى الشراكة، وستجد مثلها في مواضع متفرقة من الكتباب تنبيها وتذكيرًا بضرورة الاهتهام بأخواتنا ودفعهن بقوة إلى ساحة الدعوة.

ويا لها من مفارقة مؤلمة: صاحب حق يتوارى خجلاً من طهره وصاحب باطل متبجِّح يفاخر بخبثه!

وليس بمستغرب على أهل الباطل التمادي في غيهم، فالشيطان رسم طريقهم ثم يؤزهم فيه أزَّا، إنما المستغرب: صاحب حق يفِرُّ من الميدان!!

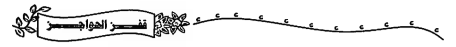
أختاه.. إما أن تطرحي الخجل وتتقدمي بشجاعة.. وإلا تقدم غيرك من دعاة الباطل وأزاحك عن الصدارة وتسلم القيادة، قيادة أخواتك إلى النار وقذفهم في جهنم!!

أختاه.. كل خطوة تتأخرينها تساوي عشر خطوات يتقدَّمنها.



حاولي بالتدريج.. درِّبي نفسك على حفظ حديث وإلقائه في أهلك وزوجك، ثم وسِّعي الدائرة رويدًا رويدًا في أحبابك، وبعدها: أرض الله واسعة.

أول مرة سيقل عندك الخجل والوجل، وفي الثانية يقل أكثر، والثالثة أكثر وأكثر، وهكذا... حتى يتبددا عنكِ إلى الأبد.



#### وبشكل عام.. ومع كل مهارة جديدة:

لا تتوقعي نتائج فورية عند القيام بعمل ما مرة واحدة، وإنها ينبغي عليك المواظبة بشكل متكرِّر حتى تتوصَّل إلى النتائج المرجوة والأداء المستمر.

### العقبة الثانية: التشــــاؤم:

يا أصحاب الرسالة.. الأمة فيها خير كثير أنتم عنه غافلون، وصدق على الرجل: هلك الناس فهو أهلكهم "".

وكل من تشاءم اليوم وما استبشر فها أطاع نبيه على ولا اقتدى به أو سلك طريقه، وانظروا إلى مواقف تفاؤل النبي على التي امتلأت بها سيرته:



مرَّ بقرية يُقال لها عثرة فغيَّر اسمها إلى خُضرة، وغيَّر اسم صحابي اسمه شهاب وسيَّاه هشام ، وعاصية إلى جميلة ، وأصرم (من الصَّرم وهو القطع) إلى زُرعة ...

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه أحمد ومسلم وأبو داود كيا في صحيح الجامع رقم: ٧١٣. قال النووي: «رُوِي أهلكهم على وجهين مشهورين: رفع الكاف وفتحها، والرفع أشهر، ومعناها أشدهم هلاكا، وأما رواية الفتح فمعناها: هو جعلهم هالكين لا أنهم هلكوا في الحقيقة». شرح النووي على صحيح مسلم ١٧٥/١٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح: السلسلة الصحيحة رقم: ٢١٥. يقول الشيخ علي القرني:
«إن تأنيث الأسماء جبن يبورث تأنيث الشهائل والطباع، والظاهر يؤثر على الباطن، لقد كان
المسلمون على عدوهم صخورًا وجنادل.. يوم كان منهم صخر وجندلا!! وكانوا عليهم غصصًا
وسمومًا يوم كان فيهم مرة وحنظلا!! وكانوا عليهم حسكًا وشوكًا يوم كان فيهم قتادة وعوسجا!!
ولا يرضى بالأسماء والكنى والألقاب الرخوة إلا العبيد!! وما شاعت هذه الرخاوة يوم كان ==

وندب جماعة إلى حلب شاة، فقام رجل يحلبها، فقال: ما اسمك؟ قال: أظنُّه حرب، قال: أظنُّه حرب، فقال: اجلس، فقال: احلبها. فقال: اجلس، فقام آخر فقال: ما اسمك؟ فقال: يعيش، فقال: احلبها.

وكان ﷺ يكره الأمكنة منكرة الأسماء، ويأبى العبور فيها، كما مرَّ في بعض غزواته بين جبلين، فسأل عن اسميهما فقالوا: فاضح ومخز، فعدل عنهما ولم يُجُزُّ بينهما".

وهو ما علمه إياه ربه، ففي صحيح مسلم: «إن الله سمى المدينة طيبة أو طابه»، وكرِه أن تُسمَّى باسمها الجاهلي يثرب من التثريب وهو العيب.

وكان النبي على حير، وإذا قطع رجاءه من ربه كان على سوء، الله تعالى كان على حير، وإذا قطع رجاءه من ربه كان على سوء، وكان على يكره التشاؤم والنظرة السوداوية إلى الأحداث، ومن ذلك أن النبي دخل على أعرابي يعوده، وكان النبي على إذا دخل على مريض يعوده قال لا بأس طهور إن شاء الله، فقال له: «لا بأس طهور إن شاء الله، فقال له: «لا بأس طهور إن شاء الله، قال: قلت طهور كلا بل هي حُمَّى تفور أو تثور على شيخ كبير تُزيره القبور، فقال النبي على «فنعم إذن» ".

<sup>==</sup> المسلمون سادة!! وما راجت بينهم إلا عندما أضاعوا السيادة والقيادة!! أما والله لو نادى منادي ببعض هذه الأسهاء في حظرة عمر رضى الله عنه لهاجت شرته وبادرت بالجواب درته!! ٩.

<sup>(</sup>١) صحيت : رواه مسلم والترمذي وابن ماجة عن ابن عمر كما في صحيح الترغيب والترهيب رقم: ١٩٨١.

<sup>(</sup>٢) صحيح: مشكاة المصابيح رقم: ٤٧٧٥.

<sup>(</sup>٣) كل من حديث الشاة والمرور بين الجبلين وردا في زاد المعاد ٣٠٧/٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه البخاري عن ابن عباس كما في مشكاة المصابيع رقم: ١٥٢٩.

# قفر العواجسز كي

رأى النبي ﷺ في الحُمَّى تطهيرًا من الذنوب لأنه ﷺ ينظر دائهًا إلى الجانب المشرق في المحنة، أما الأعرابي آثر الكآبة والأحزان فاختار الهلاك والموت، فهاذا كانت نتيجة التشاؤم وتوقع الأسوأ؟!

إذا أبيت فهي كما تقول، وما قضى الله فهو كائن، قال: فها أمسى من الغد إلا ميتًا "".

ومن هنا خرج ابن القيِّم بالنتيجة التالية:

«واعلم أن التطير إنها يضرُّ من أشفق منه وخاف، وأما من لم يُبالِ به ولم يعبأ به شيئا لم يضُرَّ • البتة »···.

يا حامل الراية.. بوسعك أن تنظر إلى العالم بنظارة معتمة، فلا ترى في العقبات سوى كومة أحزان وجعبة آلام، وبوسعك أن تنظر إليها باعتبارها ضريبة نصر وعلامة اصطفاء، فالشيء واحد والعين نفس العين لكن الرؤى تتباين.

قال مصطفى صادق الرافعي في كلام مصطفى يفيض صدقًا ويورث رفعة، وقد امتلك روح المؤمن المتفائلة ونظرته المستبشرة في كلام جميل صافح القلوب فأزال الكروب:

«والبطل الشديد البأس لا ينبع إلا من الشدائد القوية، والداهية الأريب لا يخرج إلا من المشكلات المعقّدة، والتَّقي الفاضل لا يُعرف إلا من الأهواء المستحكمة»(").

<sup>(</sup>٣) وحي القلم ٢/٥٥/١.



<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الطبراني عن ابن عباس كها في المعجم الكبير رقم: ٣٢١٣. (٢) مفتاح دار السعادة ٢٣٠/٢.



#### صاحــب الرسالــة...

أشد الناس تفاؤلاً، وهو أكثرهم نشاطًا، وأعلاهم همة..

يُحسن الظن بربسه..

كل عسير عنده يسير.. كل مرض لديه إلى شفاء، وكل هزيمة إلى انتصار، وكل فشل إلى نجاح..

والتفاؤل يفيض من قلبه على من حوله، ليبث روح التفاؤل في المتشائمين حوله،

بل وفي الخلق أجمعين.

#### العقبة الثالثة: ضعف العلم:

يا صاحبة الرسالة.. إن كنت تشتكين من ضعف الثقافة فالحل هو ألا يمُرَّ عليكِ يوم دون أن تقرئي، وليكن معكِ نوتة صغيرة تدوِّنين فيها ما تقرئين، وتحفظين ما تكتبين، وتنشرين ما حفظت في من حولك.

عند حضورك أي درس أو محاضرة.. قومي بتسجيل ما يعرض لها من فوائد: «كل علم ليس في قرطاس ضاع».

وعند العودة إلى المنزل تكونين داعية بين أهلك، فتبلغين الوالدة والأخوات بها من الله عليك من علم خلال الدرس الذي حضرتيه أنت وحُرِمنه، فلا تبخلي عليهن.

تذكَّري أن احتكاكك بأخواتك المدعُوَّات وتشخيصك لأمراضهن هو الذي يدفعك إلى القراءة، وبُعدك عنهن جسدا أو قلبا هو الذي يزهِّدك فيها، بمعنى أن العلم الذي تحصِّلينه سيدفعك حتما إلى العمل، والعمل سيُحوِج الجسد إلى وقود وزاد، فيطلب المزيد من العلم، وما زال كل منهما يؤدي إلى صاحبه حتى تخرجين فائزة وترتقين دائمًا.

وخلاصة الحل: إذا سألتِ نفسك كل أسبوع: ماذا قرأت خلال هذا الأسبوع، فقد انحلت العقدة وعرفتِ حل المشكلة.

كونا كالنحلـة..ك

يا صاحب الرسالة.. يا صاحبة الرسالة:

حلِّقًا بين الأزهار واحملا رحيق الكتب لتستمتعا وتنتفعا، ثم تُخرِجا عسل الدعوة فيه شفاء للناس، فتنتفع قلوب العباد أيما انتفاع مما جمعتما.

#### صاحب الرسالـة...

ساقي ينقل الماء إلى العطاش، لذا ينقل كل علم استفاده إلى من حوله لا يستبقي منه شيئا.

وأخيرًا.. أيها المعتذرة عنا بقلة علمك: فَضَحكِ حديث نبيك: «بلِّغوا عني ولو آية»، ومهما ضعفت ثقافتك فأنتِ أعلم بكثير من كثير ممن حولك.

# يك فاهب الرسالت الله المنالت ا

وتذكَّري أنك لستِ كغيرك، فعلى قدرِ علمك تزداد مسئوليتك، ويزداد عملك بالتبعية، وإلا كان علمك قطعة من العذاب ولجامًا من النار.

#### قال الراغب الأصفهاني:

«العبادة ضربان: علم وعمل، وحقها أن يتلازما، لأن العلم كالأُسِّ والعمل كالبناء، وكما لا يُغني أُسُّ ما لم يكن بناء، ولا يثبت بناء ما لم يكن أسُّ، كذلك لا يغني علم بغير عمل، ولا عمل بغير علم».

قال الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى:

«حقُّ الفائدة أن لا تُساق إلا إلى مبتغيها، ولا تُعرَض إلا على الراغب فيها، فإذا رأى



المُحدِّث بعض الفتور من المستمع، فليسكت، فإنَّ بعض الأدباء قال: نشاط القائل على قدر فهم المستمع» (١٠).

#### العقبة الرابعة: ضيق الوقت:

يا من يشكو ضيق الأوقات وكثرة الأعباء، ويتخذ ذلك ذريعة للتخلف عن ركب العمل ونصرة الدعوة:

صدِّقنى.. مشكلتك قلبية لا وقتية!!

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي ٣٣٠/١ - تحقيق د محمود الطحان -مكتبة المعارف - الرياض.

ليست المشكلة في ضيق الوقت وكثرة المسئوليات، إنها أسَّ البلاء: عدم وضوح الرؤية وغياب الأولويات وضعف الهمم وتشتت العزم، ولذا ليست مهمتي معك أن أبصَّرك بتفاصيل الخطة خطوة بخطوة، بل وظيفتي أن أفتح قلبك بإذن الله، وجسدك تابعٌ له لا محالة، لتنهمر الخيرات وتتوالى الفتوحات.

لو صدق همك لجمعت الدقائق على الدقائق جمع الحريص للمال بعضه على بعض، ولادَّخرت من أوقاتك وحرصت عليها حرصك على ثروتك أن تُسرَق أو تضيع، لتجده عند اللزوم حاضرا تنفقه لدعوتك وتسخِّره لغايتك.

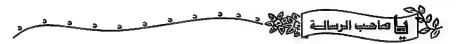
والله.. لو أردت تعلم فنون الدعوة لصرت فيها أستاذًا، ولو أردت هداية غيرك لاهتدى على يديك خلق كثير، لا مُحال في الحياة ما اجتمع الهم أن تدخلها في دائرة أولوياتك: دعوتك!!

#### العقبة الخامسة والسادسة؛ العجز والكسل؛

عن حذيفة بن اليهان الله قال : «كيف أنتم إذا انفرجتم عن دينكم، كما تنفرج المرأة عن قُبُلها لا تمنع من يأتيها»، قالوا : لا ندري !، قال: «ولكني والله – أدري – أنتم يومئذ بين عاجز وفاجر»…

(IV)

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه ابن ابي شيبة في مصنفه، والحاكم في المستدرك وصمحه على شرط الشيخين وهو عند أحمد ( المسند) بلفظ قريب، وصححه أحمد شاكر في التعليق على المسند.



#### وواجبٌ عليك أن تسأل نفسك في ضوء هذا الحديث:

كيف تقي نفسك من السقوط في هذين الفخين المهلكين: الفجور وهي السقطة الأفدح، والعجز وهو سُبَّة في جبين كل شريف، وإن لم يكن ذلك عن طريق حمل الدعوة والسير في ركابها فكيف يكون؟! وإن لم يكن الآن فمتى؟! وبهذا تعلم لماذا كان عمر بن الخطاب عليه يستعيذ بالله من جلد الفاجر وعجز الثقة.

والعجز هو الكلمة التي طلقها الدعاة يوم التحقوا بركب الدعاة، ومع أن الله عصم نبيه ﷺ من كل شر، إلا أنه كان يكثر الاستعاذة بالله ليُعلَّمنا مم تكون الاستعاذة وكيف؟!

ومن هنا استعاذ النبي عَلَيْهُ من العجز والكسل والجبن والبخل، والعلاقة بين هذه الأمراض الأربعة واضحة كالشمس في نظر رجل نافذ البصيرة الإيهانية مثل ابن القيِّم الذي قال:

«فإن تخلّف كهال العبد وصلاحه عنه، إما يكون لعدم قدرته عليه فهو عجز، أو يكون قادرًا عليه، لكن لا يريد فهو كسل، وينشأ عن هاتين الصفتين: فوات كل خير، وحصول كل شر، ومن ذلك الشر: تعطيله عن النفع ببدنه وهو الجبن، وعن النفع بهاله وهو البخل»…

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/ ٣٢٥ - ط دار الرسالة. وضعف الإنسان ينتهي إلى أشياء ثمانية استعاذ منها النبي ﷺ وهي المتم والحزن، والعجز والكسل، والجبن والبُخل، وصَلّع الدَّيْن وغلبة الرجل، وكل اثنين منها قرينان، وقد أشرنا إلى العلاقة بين العجز والكسل، وبين الجبن والبخل، وبقي أن نكمل على لسان ابن القيم: «فالحم والحزن قرينان، فإن المكروه الوارد على القلب إن كنان من أمر مستقبل يتوقعه أحدث الحرّن، وصَلّع الدَّيْن وقهر الرجال قرينان، فإن استيلاء الغير عليه إن كان من أمر ماض قد وقع أحدث الحزن، وصَلّع الدَّيْن وقهر الرجال قرينان، فإن استيلاء الغير عليه إن كان بعق وبسبب من العبد فهو من ضلع الدين، وإن كان بباطل وبغير اختياره فهو من قهر الرجال، الجواب الكافي ٤٩ - ط دار الكتب العلمية - بيروت.

#### وإلى الشرح بالتفصيل:

غياب القدرة هو العجز، وغياب الإرادة هو الكسل، والعجز كما فضحه ابن القيِّم هو: «مفتاح كلِّ شر» ومع هذا فإن غياب الإرادة هو الأخطر، لأنه إذا غابت قدرتك فقد تنهض الإرادة بالمهمة كلها وتقهر العجز وتحطِّمه، لكن إذا غابت الإرادة لم يعوِّضها شيء، وانظر معي حين فقد الصحابة القدرة وامتلكو الإرادة ماذا فعلوا !!

فقد الصحابي الجليل عُلَبة بن زيد القدرة على الإنفاق لكنه امتلك إرادة الإنفاق، فقهرت إرادته عجزه، حتى خرج من الليل، فصلى من ليلته ما شاء الله، ثم بكى وقال: «اللهم إنك أمرت بالجهاد ورغَّبْتَ فيه، ثم لم تجعل عندى ما أتقوى به، ولم تجعل في يد رسولك ما يحملنى عليه، وإني أتصدق على كل مسلم فيه بكل مظلمة أصابني فيها في مال أو جسد أو عرض»".

ثم اسمع بعدها أخي متلذّذا حديث أبي سعيد!! فما حديث أبي سعيد؟!

عن أبي سعيد الخدري الله على واحلة، فبعمل يضرب يمينا وشمالاً، فقال إذ جاءه رجل على راحلة، فجعل يضرب يمينا وشمالاً، فقال رسول الله على من كان معه فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له، ومن كان له فضل زاد فليعد به على من لا زاد له. قال: فذكر من أصناف المال حتى رأينا أنه لا حقّ لأحد منا في فضل "".

<sup>(</sup>٣) صيد الخاطر ص ٢٤٨.



<sup>(</sup>١) طريق الهجرتين وباب السعادتين ص ٤٦٠.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٥/٥ - ط مكتبة المعارف - بيروت.



كل الناس يقدر.. كلهم.. لا عذر لأحد.. وهو استنفار لكل ذرة جهد.. واستصراخ أي بقايا همة..

وهو كذلك حُجة على كل قاعد لم يلحق بركب العاملين..

وطعنة في قلب التثبيط ليخرَّ على إثرها

مقبورًا صريعــًا.

أخي صاحب الرسالة.. إن لم تملك لسانا تحارب به فامتشق سنفًا مه دِّدًا:

لثن لم أكن فيكم خطيبًا فإني بسيفي إذا جدَّ الوغى لخطيب وإن لم تملك سيفًا تحارب به فما عليك سوى أن تُشهِر قلمك سلاحًا بديلاً:

### ولي قلم في انملي إن هززتُ ... فما ضرَّني الا اهُـزَّ اللهنَّدا

أخيى.. يستحيل أن يكلِّفك الله ما لا تطيق، كيف وقد استخلفك في الأرض، وأعطاك كل مقوِّمات الاستخلاف، وذلك لتقيم دينه وتحمي شرعه في الأرض، ثم تدَّعي بعدها أنك لا تقدر!! تباً لمن هذا خاله!!





### كيسف أعسدرك!!

وقد أصيب الدكتور مصطفى السباعي بمرض أقعده آخر سنين حياته، فما نال ذلك في عزمه وما انتقص من همته، وامتلك من الإرادة ما قهر به عجزه، ومن النية الصالحة ما رفعه إلى أعلى درجات العاملين، واستمر مرضه ثماني سنوات فما منعه ذلك من النهوض بواجباته كصاحب رسالة، فكانت فترة مرضه أخصب فترات حياته إنتاجًا فكريًا وعلميًا وأدبيًا، لأن بصيرته الثاقبة تجاوزت به رقدة المرض إلى الرقدة الأخيرة في حفرة القبر، يرجو بذلك النعيم والسرور الدائمين إلى يوم البعث، واسمع إليه يهتف على فراش المرض يلقِّنك قوة الإرادة والعزم كها ينبغي أن تكـون:

> فما كنتُ خوَّارًا ولا كنتُ يائسًا سأمشى إلى الغايات مشى مكافح واحمى لـواء الحـق من أن يدوسـه

فإن تكن الأيام أودت بصحتي وعاقت خطى عزمى بكل مُسدَّد ولست بشاو ہے فراشی ومقعدی ألوذ بعسرٌ الله من كل معتمد طفاةً غدوًا حربًا على كل مرشد

#### قانون المحد الإلهسي

من حكم ابن عطاء:

«ورود الإمداد بحسب الاستعداد».

وفهم ابن الجوزي هذه القاعدة واستعملها أحسن استعمال، فإذا به يطلب من الله أن يجري على يديه ما لم يجرِه على يد غيره، بل وما لا يخطر على قلب بشر، فقال:



### ي الرسالية ا

«خُلِقت لي همة عالية تطلب الغايات، فقلَّت السن وما بلغتُ ما أمَّلتُ، فأخذتُ أسأل تطويل العمر وتقوية البدن و بلوغ الأمال، فأنكَرَتْ عليَّ العادات وقالت: ما جرَتْ عادةٌ بها تطلب، فقلتُ: إنها أطلب من قادر يخرق العادات» (''

وهي قاعدة سارية في كل من أيقن بقدرته ووثق في استطاعته، مسلما كان أم كافرا، فالله لا يضيع أجر من أحسن عملا، وفي حالة غير المسلمين يكون أجرهم ببلوغ غاياتهم الدنيوية وتوالي نجاحاتهم، واسمع كلمات غير المسلمين لتفهم ما أقول. يقول هنري فورد:

«إذا كنت تعتقد بأنك تقدر أن تعمل شيئا، أو تعتقد أنك لا تستطيع أن تعمله، فأنت في كلتا الحالتين على صواب».

أنت إذن - أخي - من تستطيع تحديد مستوى إنجازاتك وسقف طموحاتك ونجاحاتك.. أنت ليس غير!! أنت من بيدك فشلك أو نجاحك، لأن رداء الفشل من نسج الكسل، ولذا أسألك:

ما الفارق بينك وبين كل العظماء من قبلك؟ ما الذي ينقصك لتدرك ما أدركوا؟!

أستطيع أن أقول لك أنك تملك نفس إمكاناتهم، لكنك ضائع في ظل غيباب الإرادة القوية والتصميم العنيد، فهالك لا تسابق الذين لم يولدوا عظهاء، لكنهم بلغوا ما بلغوه بالعزم، والعزم هو «صدق الإرادة واستجاعها» (").

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۲/۰۷۱.



<sup>(</sup>١) نزهة الفضلاء ٣٤٢٤/٣ - طدار الأندلس الخضراء.

وفي كلمات أكثر تزيد معنى العزم وضوحا وتعلن عنه في صراحة:

«هو العقد الجازم على المسير، ومفارقة كل قاطع ومعوِّق، ومرافقة كل معين وموصِّل، وبحسب كهال انتباهه ويقظته يكون عزمه، وبحسب قوة عزمه يكون استعداده»‹‹›.

يا وريث نبي كان لا يعزم على أمر إلا أمضاه.. كيف لا تقبس من عزمه؟! قد عزمتَ على قشع الظلام وذبح المنكر، ودون عزمك موت!!

#### من لسوازم العسسرم

أما تغسار؟! ... عزم شيخ الحرم المكي الإمام العلامة الحافظ أبو القاسم سعد بن علي بن محمد الزنجاني على مجاورة البيت الحرام، فأعدَّ لذلك ما يربو على نيِّف وعشرين عزيمة أن يلزمها نفسه من المجاهدات والعبادات، فبقي بمكة أربعين سنة لم يُخِلَّ بعزيمته منها"، وأحدنا اليوم نجاهد من أجل المداومة على صلاة فجر أو صيام ثلاثة أيام من كل شهر ويتعثَّر!! فأيكم ينافس هؤلاء؟!

#### 器 الثابرة:

ولنتعلم من النملة وهي تحمل البذرة متسلقة الجدار، ثم تقع عشرات المرات ومع هذا لا تيأس، ولنذكر محاولات توماس أديسون

<sup>(</sup>٢) نزمة الفضلاء ١٤٣٤/٣ - طدار الأندلس الخضراء.



<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ١٣٣/١ - ط دار الكتاب العربي - بيروت.

### علا ماهب الرسالية المالية المسالية المس

مئات المرات إضاءة المصباح الكهربائي وفشله، ثم استمراره في المحاولة حتى أضاء في النهاية! وانظروا كيف فسَّر هو نجاحه بأنه: «٢٪ وحي وإلهام، و ٩٨٪ عرق وجد وجهد» (١٠) لذا نستطيع الجزم بأن العامل المشترك الذي يجمع كل النابغين هو المثابرة رغم الصعاب.



وقد فقه سلفنا قيمة الإرادة القوية، فتواصوا بها، وبهذا كتب سالم بن عبد الله إلى عمر بن عبد العزيز:

«اعلم يا عمر أن عون الله للعبد بقدر نيته، فمن خلصت نيته تمَّ عون الله له، ومن نقصت نيته نقص عنه من عون الله بقدر ذلك» (٠٠٠).

وهو ما تعلَّموه من نبيهم ﷺ الذي غرس فيهم إرادة المعروف وإن فاتهم، والعزم على فعل الخيروإن لم يدركوه...

ويشهد لهذا الأحاديث التحفيزية والبشارات النبوية في مختلف نواحي الحياة، وقد أتيت لكم منها هنا بخمسة أحاديث:

١) الدَّيْن وســداده: قال عَلَيْنَ: «من كان عليه دَيْن ينوي أداءه؛ كان معه من الله عون، وسبَّب الله له رزقا» ".

<sup>(</sup>١) مبدعون عبر التاريخ ص ٦٠ - د. علي الحمادي - ط دار ابن حزم.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين ٤-٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح: السلسلة الصحيحة رقم: ٢٨٢٢.

- Y) قيام الليال: قال عَيْد: «من أتى فراشه وهو ينوي أن يقوم يصلي من الليل، فغلبته عينه حتى يُصبح كُتِب له ما نوى، وكان نومه صدقةً عليه من ربه» (٠٠٠).
- ٣) الشهـــــادة: قال ﷺ: «من سأل الله الشهادة بصدق بلّغه الله منازل الشهداء و إن مات على فراشه» (١٠).
- ٤) المرض والسفر: قال ﷺ: «إذا مرض العبد أو سافر كتب الله تعالى له من الأجر مثل ما كان يعمل صحيحا مقيما» ٣٠٠.
- الصدقـــــة: قال ﷺ: «رجل آتاه الله مالاً وعليًا، فهو يعمل بعلمه في ماله، ينفقه في حقه، ورجل آتاه الله عليًا ولم يؤته مالاً، فهو يقول: لو كان لي مثل هذا عملت فيه مثل الذي يعمل. قال رسول الله ﷺ: فهما في الأجر سواء»…

قاعدة الشريعة

ومن هنا خرج ابن القيم بقاعدة سيًاها: «قاعدة الشريعة» نصَّ فيها على أن:

«العزم التام إذا اقترن به ما يُمكِّن من الفعل أو

مُقدِّمات الفعل نزُّل صاحبه في الثواب والعقاب منزلة الفاعل التام "".

<sup>(</sup>١) حسن: رواه النسائي وابن ماجة وابن حبان والحاكم عن أبي المدرداء كما في صحيح الجامع رقم: ٩٤١.

<sup>(</sup>٢) صَحيح: رواه مسلم وأبوداود والترمذي وابن ماجة عن سهل بن حنيف كها في صحيح الجامع رقم: ٦٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) صَعَيْح: رواه البخاري وأحمد عن أبي موسى الأشعري كما في صحيح الجامع رقم: ٧٩٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه ابن ماجَّة عن أبي كَبشة الأنباري كها في صحيح ابن ماجة رقم: ٦٠ ٣٤.

<sup>(</sup>٥) طريق الهجرتين ص ٥٣٢ - ط دار ابن القيم - الدمام.

نعم أخي.. أنت تقدر على صنع أشياء كثيرة لكنك لا تعلم قدر قدر تك.. أنت طاقة هائلة لكنها مهملة، أنت ثروة زاخرة لكنها دفينة، فلا تستصغر نفسك، وفي الأثر: لو كانت همة أحدكم بالثريا لنالها.

لكن.. لماذا الأثر؟! وعندنا الواقع الحي: صحابي جليل ترجم الهمة العالية واقعا عمليا ونموذجا محسوسا، وينقلك به من خيال الكلمات إلى واقع الإنجازات حتى قلَّده النبي ﷺ وسام:

«لو كان الإيمان عند الثَّريا لناله رجال من هـؤلاء.. يعني سلمان الفـارسي» ١٠٠٠.

وقد علَّمنا نبينا ﷺ أن نية المرء أبلغ من عمله، وأن درهما سبق مائة ألف درهم، وأن أكثر شهداء هذه الأمة من أصحاب الفُرُش، وهذا دليل جازم على مكانة الإرادة وفضلها..

صدِّقوني إخوتاه .. المشكلة في الإرادة وضعفها لا في القدرة وغيابها، وهو ما نطق به شاعر الإسلام محمد إقبال وهو الذي أقام وحده دولة كاملة من الصفر!! ومع أنه فرد واحد لكنه سخَّر الإرادة الفلَّة على القدرة المحدودة فصارت لا محدودة، واسمع له وقد تخيَّل صوتًا ساويًا مبشِّرًا يخترق شغاف القلوب اليائسة ويحطَّم الران من حولها هاتفًا:

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة ١٣/٣. وكيف لا وكلنا يعلم رحلته الشاقة التي قطعها في سبيل بحثه عن الحقيقة حتى بلغها، وحرصه على الوصول إلى الحق حتى حازه، ولم يُقعده ثراؤه، ولم تمنية مسافات شاسعة أو عادات راسخة عن الوصول إلى هدفه حتى وضع على رأسه تاج لقب: الباحث عن الحقيقة.

عطايانا سحائب مرسلات وكل طريقنا نور ونور ونور وكل طريقنا نور والولات ولم نجد الجواهر قابلات ولو صدقوا وما في الأرض نهر وأخضعنا للكهام الثربيا

ولكن ما وجدنا السائلينا ولكن ما رأينا السالكينا ضياء الوحي والنور المبينا لأجرينا السماء لهم عيونا وشيَّدنا النجوم لهم حصونا

#### العقبة السابعة والثاهنة: الجبن والبخل

والجبن والبخل من أبشع الآفات وأصعب العقبات لأن سلعة الجنة غالية لا تُشترى بغير النفس والمال، وهذان يمنع من إنفاقهما الجبن والبخل، وبالتالي تبور تجارة الآخرة وتضيع الصفقة على الشاري، والعلاقة بينهما سبق وأن وضّحها ابن القيِّم:

«تعطيله عن النفع ببدنه وهو الجبن، وعن النفع بهاله وهو البخل» ١٠٠٠.

فالبذل المنتظر من صاحب الرسالة اليوم إما بهاله، وإما ببدنه، فالبخيل يضِنُّ بهاله، والجبان يضِنُّ ببدنه، صفتان متلازمتان رضعا من ثدي واحد، والتواطؤ بينهما واضح والأدلة دامغة بحيث لا تحتاج إلى شهود، لذا قال النبي عَلَيْ يوم حنين: «ثم لا تجدوني بخيلاً ولا جبانا»، وجاء في وصفه عَلَيْ على لسان أنس هذ كان رسول الله على أ. وأجود

(IV)

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢/ ٣٦٥ ط دار الرسالة. وضعف الإنسان ينتهي إلى أشياء ثهانية استعاذ منها النبي يَجَيَّة وهي المَثمُّ والحزن، والعجز والكسل، والجبن والبُخل، وصَلَع الدَّيْن وغلبة الرجل، وكل اثنين منها قرينان، وقد أشرنا إلى العلاقة بين العجز والكسل، وبين الجبن والبخل، وبقي أن نكمل على لسان ابين القيم: "فالهم والحزن قرينان، فإن المكروه الوارد على القلب إن كان من أمر مستقبل يتوقعه احدث الهمّ، وإن كان من أمر ماض قد وقع أحدث الحزن، وضلَع الدَّيْن وقهر الرجال قرينان، فإن استيلاء العير عليه إن كان بحق وبسبب من العبد فهو من ضلع الدين، وإن كان بباطل وبغير اختياره فهو من قهر الرجال، الجواب الكافي ٤٩ ح ط دار الكتب العلمية - بيروت.

# فِي المالية الرسالية المنالية المنالية

الناس وأشجع الناس، في إشارة واضحة إلى تآخي الصفتين، ولاشتهار هذه الصلة فقد أشار الشعراء إلى هذا الترابط، فتواترت أبياتهم وتسابقت كلماتهم تمزج بين الشجاعة والكرم، فقال المتنبي:

وكلٌّ يرى طرُق الشجاعة والندى ولكنَّ طبعَ النفس للنفس قائد

#### أما عن البخـــل:

فقد أبان النبي عَلَيْهُ بشاعته حين قال: «وأى داء أدوى من البخلل» (٠٠٠).

وبخل صاحب الرسالة أبشع، لأن من بخل بهاله فهو بالنفس أبخل، وصاحب الرسالة من بنود عقده مع الله: والموت في سبيل الله أسمى أمانينا، فأنى يلتقيان؟!

أنت طالب مجد تليد لدينـك وأمتـك، ومثلك يسري عليــه قــول عمرو بن الأهتم ":

تجود بما يضرن به الضميير وإنك لن تنال المجــد حتـــــى بنفسك أو بمالك في أمور يهاب ركوبَها الوَرعُ الدُّنسور

ومن خطورة البخل أنه قد يؤدي إلى غيره من الذنوب، ولذا كان أبو حنيفة لا يجيز شهادة البخيل، فقيل له في ذلك فقال: أنه يتقصَّى،

<sup>(</sup>١) صحيح: رواه الشيخان وأحمد عن جابر كما في صحيح الجامع رقم: ٢١٠٤. (٢) من خطباء بني تميم، وكان يُدْعى المُكَحَّل لجهاله؛ وهو الذي فيل في شعره :الحُلَل المُنَثَّرَة، ولم يكن في بادية العرب في زمانه أخطب منه.

ويحمله التقصي على أن يأخذ فوق حقه، ونفس الرأي اتفق فيه الشعراء مع الفقهاء، فهذا عمرو بن الأهتم مرة أخرى يقول:

#### ذريني فإنَّ البخل يا أم مالك إلى المالح اخلاق الرجال سُروق

ولأن البخل وإمساك المال من أهم مولِّدات العيوب، لذا يُعاقب البخيل بعقوبتين أولهما عاجلة وهي هموم الدنيا، والأخرى مؤجَّلة إن هو جار على حق أو منع حقا وهي نار الآخرة، كما قال القائل مسجِّلا هذه الملاحظة اللغوية البديعة التي صاغها شعرًا:

النار آخر دينار نطقت بسه والهم آخرُ هذا الدرهم الجاري والمرء بينهما ما لم يكن ورعنا معذَّبُ القلب بين الهم والنار

لذا فالبخل شرِّ كله بحروفه الثلاثة كها قال أبو على الجورجاني: «هو على ثلاثة أحرف: الباء وهو البلاء، والخاء وهو الخسران، واللام وهو اللوم، فالبخيل بلاء على نفسه، وخاسر في سعيه، وملوم في بخله "".

### عَـــرَض ومـــرض! ا

يقول الأستاذ فتحي يكن رحمه الله في كلام يفتح الجروح ليداويها والقلوب ليشفيها:

«وهنالك ظاهرة تكاد تكو مكررة وهي أن أكثر الذين تساقطوا على طريق الدعوة كانوا بخلاء بشكل أو بآخر!! وفي ذهني الآن أسهاء

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٢٣/٤.

# علا الرسالية الرسالية المسالية المسالية

مجموعة من هؤلاء كانت الشكوى منهم دائيًا أنهم يبخلون على الدعوة حتى بقيمة الاشتراكات الشهرية الزهيدة» (١٠).

المؤكد إذن أن البخل عرَضٌ لمرض، والمرض هنا هو إيثار الدنيا على الآخرة، وتفضيل ما عند الناس على ما عند الله، وتقديم ما سوى الدعوة على الدعوة، والعقلاء ينشغلون بأصل الداء وجذور البلاء، ذلك أزكى لهم وأطهر.

### أما عن الجنبين:

فهو علامة على اهتزاز الثقة بالنفس، وضعف الصلة بالله، ووهن اليقين بالقدَر، ورِقَّة الدين، وكلٌ من الجبان والشجاع يحب نفسه؛

الجبان يحبها فيهينها وهو يحسب أنه يُكرِمها، والشجاع يحبها فيقذف بها في مواطن الشرف الدنيوي والأخروي، وقد عبَّر المتنبي عن هذا بقوله:

أرى كلَّنا يبغي الحياة لنفسه حريصًا عليها مُستهامًا بها صبيًّا فحبُّ المُجاعِ النفسَ أورثه الحريا

والجبن مولود طبيعي للأم التي تُرضِع ابنها الخوف من عواقب الخطر وتبعات الرسالة، والأب الذي تأخذه عاطفته فيخاف على

<sup>(</sup>١) المتساقطون على طريق الدعوة ص ٨٥ - ط مؤسسة الرسالة.

ابنه الأذى والسوء، والزوجة التي قتلت زوجها بحبها وأقعدته إلى جوارها، والولد الذي يتعلق به قلب والده، والحاكم الظالم الذي يُهدِّده ويتوعَّده، كل هؤلاء يغرسون في القلب بذور الجبن.

وهل ينفع الجبن في مواجهة الموت؟! اسمع ردَّ الغزالي في واحدة من تأملاته في الواقع والحياة:

«إن الشجاعة قد تكلِّف صاحبها فقدان حياته، فهل الجبن يقي صاحبه شر المهالك؟ كلا، فالذين يموتون في ميادين الحياة وهم يولون الأدبار أضعاف الذين يموتون وهم يقتحمون الأخطار»".

معادلة فهمها الصالحون في كل العصور، فبذلوا أرواحهم في سبيل دينهم لعلمهم أن ساعة الموت لا تتأخر لحظة، وأن زيارة ملك الموت مسجلة في اللوح المحفوظ من آلاف السنين لم تتغيّر، لا يؤجّلها حرص الحريص أو حذر الجبان. قال أبو إسهاعيل عبد الله بن محمد الهروي: «عُرِضْتُ على السيف خمس مرات، لا يُقال لي: ارجع عن مذهبك، لكن يُقال لي: اسكت عمّن خالفك، فأقول: لا أسكت» ".

ومن جمع هاتين الآفتين المهلكتين فهو الفقير كل الفقر، المستحق للشفقة والمستوجب للإحسان كها نطق بذلك ابن الرومي فقال:

ومن راح ذا حرص وجُبن فإنه فقيرٌ اتاه الفقر من كل جانب

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١١٨٤/٣.

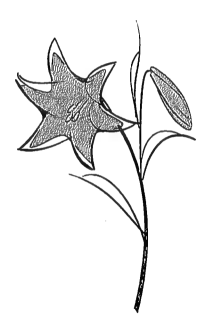


<sup>(</sup>١) تأملات في الدين والحياة ص ١١.

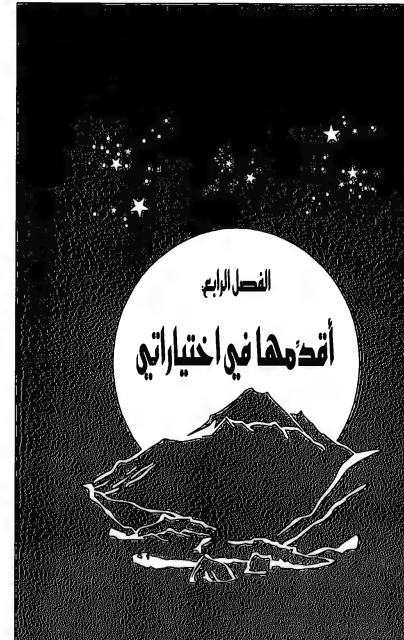
# علاق الرسالية الرسالي

ولا يعالج هاتين الآفتين مثل الإيهان بالقدر، وهو ما أرشدنا إليه نبينا ﷺ في حديث ليس كمثله دواء:

«لا يمنعن رجلاً هيبة الناس أن يقول بحق إذا رآه أو شهد، فإنه لا يقرّب من أجَل، و لا يُباعِد من رزق» (١٠٠٠).



<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه الترمذي و ابن ماجه و الحاكم و الطيالس وأحمد كها في السلسلة الصحيحة ٢٧١/١.





#### قال تعالى:

﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَجَهَرَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَلِكُنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبٌ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَجَهَرَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَلِكُنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبٌ إِلَيْكُم مِن اللهِ وَرَسُولِهِ، وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَىٰ يَأْتِ اللهُ لِلهَ مَن اللهُ لَا يَهْدِى اللهُ وَرَسُولِهِ، وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَىٰ يَأْتِ اللهُ بِأَمْرِهِ، أَوْاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٢٤].

وقد جمعت هذه الآية كل أصناف العلاقات التي فُطِرت النفوس على التعلق بها والتألم لفراقها، ووضعتها كلها في كفة وجعلت الله ورسوله والجهاد في الكفة الأخرى.

#### لكـــن..

#### لماذا خـص ً الله الجهاد بالذكـر؟!

والجواب: لأن الجهاد ذروة سنام الإسلام، وكل هذه العلاقات عُرضة للانهيار من جراء الجهاد، فإنه قد يجرُّ إلى هجر الآباء والأبناء والأزواج والعشيرة الذين ترعرع المرء بينهم وألف البقاء فيهم إذا أصروا على الكفر، وكذلك الأموال والتجارات التي تصدُّ

الإنسان عن الجهاد خوفًا من البوار والضياع، والمساكن التي يؤنِّقها المسرء ويبالغ في تأثيثها فيصدُّه التعلق بها عن الغزو، فإذا خصل التعارض بين مراد الله ومراد العبد كان على المؤمِن تقديم أمر ربه على ما سواه.

وقد أفادت كلمة ﴿ أَحَب ﴾ التنافس بين المحبتين، وإرضاء الأقوى منها، وفيه تنبيهك إلى أن زيادة محبة أي رابط من هذه الروابط على محبة الدين يؤدي إلى نقصان الدين، فاحذر قلبك لا يضيّعك!!

وقد أفادت الآية أن من آثر على طاعة الله سواها فليجهّز نفسه لنزول عقوبة عاجلة و آجلة، ولينظر عندها هل أغنى عنه ما آثر على الله شيئاً؟!

### ﴿ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِكَ ٱللَّهُ بِأُمْرِهِ ۦ ﴾

وجاء التهديد صارمًا كأقوى ختام لآية، وأشد تهديد مقلق لكل من آثر على الله غيره:

### ﴿ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾

فلا هداية لهذا القلب مهما حاول، لأن الهداية بيد ربه وقد قدَّم شهوته على ربه، فأنى يهديه الله؟! أنى يهدي الله من أحب مخلوقا أكثر من الخالق، وبذل له أكثر مما بذل لولي نعمته وموجده، ويا له من تهديد مريع لكل من آثر على محبة الله ما سواها من المتاع الزائل.



### اختـــبر نفســــك [ ا

والعلامة الواضحة التي تختبر بها قلبك، وتقيس تقديمه أمر ربه على غيره ما أرشدك إليه السعدي:

«وعلامة ذلك: أنه إذا عُرِض عليه أمران، أحدهما يجبه الله ورسوله، وليس لنفسه فيه هوى، والآخر تحبه نفسه وتشتهيه ولكنه يُفَوِّتُ عليه محبوبًا لله ورسوله أو ينقصه، فإنه إن قدم ما تهواه نفسه، على ما يحبه الله، دلَّ ذلك على أنه ظالم، تارك لما يجب عليه».

والآية أشد آية نعت على الناس ما لا يكاد يتخلص منه إلا من تداركه الله سبحانه بلطفه كما يقول الألوسي ".

وهو اختبار شديد، لأنك لو تتبَّعت أحوالنا ووقائع حياتنا لوجدتنا نأسى لفوات أحقر شيء من الدنيا، ولا نبالي بفوات كثير من حقوق الله مع ما معها من الجوائز الخفية في الجنة البهية.

### كالم ممتزج بدم!!

يقول صاحب الظلال في كلام زاده بهاء عمل صاحبه به وتقديم روحه في سبيله لتنير حروفه وتضي كلماته:

«إن هذه العقيدة لا تحتمل لها في القلب شريكًا؛ فإما تجردٌ لها، وإما انسلاخٌ منها، وليس المطلوب أن ينقطع المسلم عن الأهل

<sup>(</sup>١) تفسير الألوسي ١٩٢/٧.



# المالة الرسالة المالة ا

والعشيرة والزوج والولد والمال والعمل والمتاع واللذة، ولا أن يترهبن ويزهد في طيبات الحياة...

كلا إنها تريد هذه العقيدة أن يخلص لها القلب، ويخلص لها الحب، وأن تكون هي المسيطرة والحاكمة، وهي المحرِّكة والدافعة، فإذا تمَّ لها هذا فلا حرج عندئذ أن يستمتع المسلم بكل طيبات الحياة؛ على أن يكون مستعدًا لنبذها كلها في اللحظة التي تتعارض مع مطالب العقيدة».

### الهجــــرة نموذجـــــًـا



ولتبرز صورة التضحية واضحة بمثال حي، ولنا وقفة مع هجرة الصحابة إلى الحبشة، وفيها يقول الأستاذ منير الغضبان:

«ولا شك أن مغادرة الشباب الإسلامي مواقعه وأماكنه إلى أرض جديدة، يعاني فيها آلام الغربة والوحشة عن الأهل والوطن، هو أمر صعب وتضحية كبيرة، لا تتحقق إلا إذا كان هذا الشباب على مستوى من الإيهان العظيم يتجاوز به هذه العقبات، وأن تكون عقيدته وحبه لها أكبر من حبه لوطنه، وحنينه لقومه، وارتباطه بأرضه، أن تكون رابطة العقيدة أعمق غورًا في نفسه، وأشد أثرًا في قلبه من أية رابطة أخرى مها سمت وعلت.



وخاصة أن الهجرة لهذه الأرض النائية، والمعيشة بين قوم غير قومهم يتكلمون بلغة غير لغتهم، ولهم تقاليد وعادات ودين غير عاداتهم ودينهم وتقاليدهم هي على النفس أشق وأقسى على الروح، فها لم يكن جنود الحركة الإسلامية على المستوى المذكور من الإيهان، فلن تنجح القيادة في تنفيذ خططها ومحططاتها.

إننا ونحن اليوم في القرن العشرين، وفي وسائل المواصلات الضخمة التي اختصرت الأشهر بالساعات، وبالارتباط العالمي القائم في دول الأرض من حيث الاتصال، لو دُعينا إلى الهجرة إلى الحبشة لأحسسنا بثقل ذلك وصعوبته، ووجدنا من يتلكَّأ عن الإجابة، وسهاعنا بالحبشة بالذات يجعل الوحشة والرهبة هي المسيطرة على كياننا لو دُعينا لذلك» (۱).

### ١) في زواجـــــه:

الزواج عند صاحب الرسالة وسيلة لا غاية، وسيلة لإعفاف نفسه وصرفها عن الحرام، ووسيلة لبناء بيت مسلم هو لبنة في بناء مجتمع مسلم، ووسيلة لإنجاب ذرية صالحة ترث الرسالة وتواصل المسيرة، ووسيلة لعونٍ يجده المرء من زوجه على طاعة ربه ومرضاته، ولهذا جعله بعض السلف واجبًا لا تكتمل عبادة العابد إلا به، فعن طاووس قال: «لا يتم نسك الشاب حتى يتزوج» "".

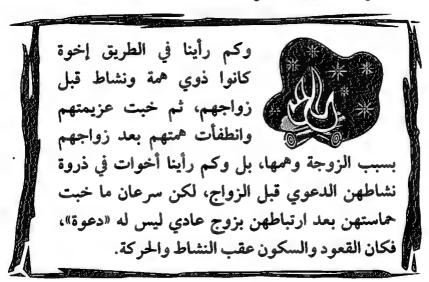
<sup>(</sup>١) المنهج الحركي للسيرة النبوية ص ٦٥-٦٦ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النّبلاء ٢/٥٤.

## علا يا ماحب الرسالية المسالية المسالية

وصاحب الرسالة يختار زوجة تحمل نفس همه، يشغلها ما يشغله، تدفعه إلى العمل ولا تُقعِده، وتكون عونًا له لا عليه، أما إن تزوج دنيوية الهوى، امرأة أقصى طموحاتها نزهة وفسحة، ومسكن وحُلة، فهذا قد أجهض بيتا مسلمًا من بيوتات الدعوة، لتشكِّل الزوجة قيدًا في رجله كلما أراد الانطلاق، وسلسلة تغل يده عن الإنفاق لدينه اذا انشرح له صدره، ومسمارًا في نعشه حين يبقى في الدعوة جسدًا بلا روح، يأخذ منها ولا يضيف، ويقتات عليها ولا تنتفع منه بشيء.

ومن أراد الدليل فليراجع السجلات عند من تفطَّرت قلوبهم حزنا على إخوانهم المنتقلين كها يقول أستاذنا القرضاوي إلى «جوار زوجاتهم»، وهؤلاء أثبتوا أن ولاءهم للدعوة ناقص، وإيهانهم بمبادئهم مجروح، قد آثر أحدهم زوجة لجهالها أو لأنّ هواه معها على حساب صاحبة الرسالة وربيبة الدعوة.



والناظر في سيرة الرسول على ابتداء دعوته، وموقف أم المؤمنين الأولى السيدة خديجة رضي الله عنها، يعلم دور زوجة صاحب الرسالة، فكانت أمنا خديجة مدرسة تتخرَّج منها زوجات الدعاة وأصحاب الرسالات... لقد آمنت به فكانت أول المؤمنين والمؤمنات، وواسته بهالها، وأعانته بكريم عشرتها وحسن مشورتها، وصبرت على تعبد زوجها في الغار وابتعاده عنها أيام الجاهلية، ثم صبرت على بعده عنها أيام الإسلام في سبيل تبليغ دعوة الله.

وهي مع هـذا... الشاطئ الذي يلقي عنده كل همومه وغمومه، وينفّس فيه عن نفسه ما يلقاه من أذى المشركين، فلا عجب أن أحبها المصطفى حبًا لما أحبه أحدًا سواها، وظل يذكرها بعد موتها حتى غارت منها أحب زوجاته إليه بعدها عائشة ابنة الصديق.

ولا غرابة أن بُشِّرت ببيت في الجنة من قصب، لا صخب فيه ولا نصب؛ تعبت هنا فعوفيت هناك، لأن الجزاء من جنس العمل.

وكم من بيتٍ في الجنة ينتظر زوجة تؤازر زوجها اليوم في حمل رسالته؛ تقتدي في ذلك بأمها خديجة لتحظى في الجنة بشرف لقائها وعبير صحبتها.

### افتے یا فتحےی!!

يقول الأستاذ فتحي يكن:

«أعرف أخًا كان قبل زواجه مقدامًا معطاء، ولقد نُكِب بزوجة سيئة وضعت الموت والفقر بين عينيه، فكانت كلما رزق منها بغلام ذكرته

يا ماحب الرسالية الرس

بحقه (المادي) عليه، وأن عليه مضاعفة السعي من أجله، ولما تكاثرت ذريته وامرأته على هذه الشاكلة سقط في الامتحان، وأصبح عبدًا للدينار بعد أن أصبح عبدًا للزوجة، وهو حتى الآن لم يحس بالجريمة التي ارتكب، وبالهاوية التي فيها سقط، ولقد نسى ما كان يُذكِّر به إخوانه والناس ((تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش)) "".

إن اختيار الزوجة الصالحة هو يمثّل بحق خطوة مفصلية في حياة كل داعية، إما أن ترتقي به أو تخسف به وبهمته...

ورُبَّ داعية صمد أمام طغيان ظالم واستئساد باغي، لكنه لقي حتف على يد زوجة ذات طمع دنيوي وتطلعات مرهقة، وهي ظاهرة قديمة جديدة، حذَّر منها سلفنا الصالح أول ما ظهرت، فهذا مالك بن ديناريقول:

«ينطلق أحدهم فيتزوج ديباجة الحرم - وكان يقال في زمان مالك ديباجة الحرم لأجمل الناس - أو ينطلق إلى جارية قد سمَّنها أبوها ويزفوها حتى كأنها زبدة، فيتزوجها فتأخذ بقلبه فيقول لها: أي شيء تريدين، فتقول كذا وكذا. قال مالك: فتُمرِض والله دين ذلك القارىء، ويدع أن يتزوجها يتيمة ضعيفة، فيكسوها فيؤجر، ويدهنها فيؤجر»".

<sup>(</sup>١) المتساقطون على طريق الدعوة ص ٨٤ - ط مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ٣٨٠/٢.

#### ا می عود یے ف

وتقديم الدعوة في اختياراتك يتحقق حين:

- → ترفض عملاً فيه مال حرام أو شبهة حرام.. مؤثرًا ما عند الله والحلل.
- → تختار عملاً براتب أقل في سبيل أن يتوفَّر لك وقت تبذله لدعوتك ودينك.
- → تؤثر مهنة لها طابع دعوي ومركز تأثيري وإرشاد وتوجيه كالتدريس في المدارس أو الجامعات ووسائل الإعلام.

والعاقبة رائعة رائعة دنيا وآخرة. يقول الأستاذ محمد أحمد الراشد:

«ولقد رأينا دعاة نكلفهم، ونطلب منهم التفرغ للغة، أو القناعة بوظيفة دون أخرى أقرب لساحة العمل، أو يصبرون أنفسهم، وهم من طلقاء أنفسهم – على ثغرة يربطون عليها، فيعلم الله منهم التجرد، فيُعوِّضهم خيرا مما لو كانوا استجابوا للحساب الدنيوي الظاهر.

منهم داعية نال الدكتوراه في الهندسة في جامعة أمريكية راقية، وأمامه منفذ لتدريس جامعي في الخليج براتب ضخم، فيرشح للتفرغ لنشر الدعوة فيهم، فيلبي، فيعوضه الله بوظيفة في ساحة عمله لا تشغله غير يومين، ويضعف ما رضي به أولاً.

وآخر تحجز له وظيفة في المنامة، وهو من حملة الماجستير، ويشجعه أصحاب له، وينتظرونه، فنقول له: المنامة تنيم القلوب. وبيشاور

# ي السالة السالة المسالة المسال

توقظها. وهي تهبط بالهمم، وبيشاور تعليها، فيزيد إلى خطوته خطوة أخرى فقط، فإذا هو بأجواء الجهاد يسرح، ويقرب المجاهدين يمرح، وراتبه النقي ليس أقل من الراتب المكدَّر "".

وتقديم الدعوة في اختياراتك المالية يشمل:



₩ التضحيـة بــه:

وقد تم توضيح هذا المعنى في فصل سابق.

#### 🏶 الزهدد فيهه:

المال فتنة واختبار عظيم صعب، ومثل الثرِيِّ المستمسك برسالته الباذل في سبيلها مَثَل المجاهد، والغني الزاهد اليوم يوشك أن يقارع المجاهدين في نيل الثواب وتحصيل رضا رب وهاب، وهؤلاء قلة بين الناس، يصفهم عبد الوهاب عزام بقوله:

«لله رجال لا يعبدون المال، إن نالوه نثروه، وفي الخير بذروه، وإن فاتهم لم يُتبِعوه ندما، ولم يُدموا وراءه كفا ولا قدما، تملك الدنيا أيهانهم، ويصرِّفها إيهانهم، ولكنها لا تملكهم، ولا في شباكها تربكهم، تمتلئ بها

<sup>(</sup>۱) تقریر میدانی ص ۳۲. (۱۱۱) تقریر میدانی ص ۳۲.

# 

جيوبهم وتخلو منها قلوبهم، إن أقبلت لا تُضِلَّهم، وإن أدبرت لا تُذِلهم، وهي عندهم إلى الخير بلاغ، وعدة لدفع عاتٍ وباغ، وليست إلى البغي وسيلة، ولا عدة لاقتراف رذيلة، إنها المعالي كسبهم، والله حسبهم "".

#### 祭 الغـــرم:

وهو فخ يقع فيه أصحاب الرسالة حين يسقط أحدهم فريسة لتطلعات دنيوية تجذبه نحو دائرة الحرام دون أن يشعر، بعد

أن أسدلت غشاوة الطمع فوق عينيه، فيسقط أولا تحت طائلة الديون، ثم تأتي الخطوة الثانية من الحيلة الشيطانية: تعثر في السداد.

وحينها تدور العجلة وتبدأ المرحلة رقم (٣): التهرب من الغرماء، والاجتهاد في التخلص منهم بكل وسيلة ممكنة.

ويدفعه هذا إلى الرابعة وهي الأفدح والأشد حيث الحرام الصراح، والمتمثل في الكذب وخلف الوعد.

ولذا كان النبي ﷺ يستعيذ بالله كثيرا من المغرم، وفي أشرف المواضع على الإطلاق: الصلاة، حتى أثار ذلك انتباه أصحابه فسألوه يوما عن السبب، وهاكم نص الحديث كها ورد في الصحيحين:

عن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ يدعو في الصلاة يقول:

<sup>(</sup>١) النفحات ص ١٢٧.

## الرسالة الرسالة المسالة المسال

"اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر، وأعوذ بك من فتنة المسيح اللحجال، وأعوذ بك من فتنة المحيا وفتنة المهات، اللهم إني أعوذ بك من المأثم والمغرم»، فقال له قائل :ما أكثر ما تستعيذ من المغرم يا رسول الله!! فقال : "إن الرجل إذا غَرم حدَّث فكذب، ووعد فأخلف» ".

#### 🏶 الحـرام والشبهـة:

قد يتأثر صاحب الرسالة بالبيئة المحيطة، ويعتريه ما يعتري الناس من الضرورات التي تبيح في نظره المحظورات، فيخوض في الحرام ويتخلى عن المثاليات، ويقع في المحظور وهو يشعر أو لا يشعر، ويخدعه الشيطان بالضرورة تارة وبالضعف البشري تارة حتى يظفر به.

صاحب الرسالة يشعر أنه مصطفى مختار، لذا فهو في كل الأحوال رابح؛ إن ضاق عليه رزقه، رأى في ذلك حماية الله له من غنى يطغيه، ومتاع ينسيه حق ربه ويلهيه، وهذه علامة من علامات محبة الله له كها أخبر بذلك النبى ﷺ:

«إذا أحب الله عبدًا حماه في الدنيا كما يحمي أحدكم سقيمه الماء» (٠٠٠).

أما إذا اتسع رزقه فقد أفاض الله عليه ليفيض على غيره، وأكرمه ليُكرِم من حوله، فالرضا في كل حين شعاره ومراد الله راحته ومراده.

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه الشيخان كها في مشكاة المصابيع رقم: ٩٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي والحاكم والبيهتي عن قتادةً بن النعمان كما في صحيح الجامع رقم: ٢٨٢.

تزداد المسئوليات لتزحف على الواجبات، ويبدأ الجور على نصيب الدعوة من المال تحت ضغوط المعيشة المتزايدة، وما درى أن سر بركة ماله في إنفاقه، وما اطلع على الغيب ليرى المال المضاعف المعد له إن هو أنفق، ولا درى ما حجب الله به من المصارع من جراء إنفاقه، ويضيع الممسك كل هذه الثمرات ببخله وجهله.

#### ₩ تشتـــتالهــــم:

كان أبو الدرداء عويمر بن زيد فل حكيم الأمة وسيد قراء دمشق يقول: أعوذ بالله من تفرقة القلب؟! قال: «أن يُجعل لى في كل واد مال» (١٠٠٠).

رحم الله هذا القلب النبيل.. قلب محصن لا تخترقه رصاصات الدنيا مهما انهمرت عليه ليظل عصيا على الركوع يأبى الانكسار أمام رياح المادية الهوجاء، ورحم الله من اقتدى واهتدى.

#### 

وعلام يحسد عامة الناس بعضهم؟! على شيء غير دنيا تزول ومالٌ غدا عنه مسئول!! والله إنه انقلاب الموازين وانحراف الفطرة.

<sup>(</sup>١) صفة الصفوة ٦٣٩/١.



# ي الرسالية ا

قال أبو الدرداء فله: "من لم يعرف نعمة الله عليه إلا في مطعمه ومشربه فقد قل عمله وحضر عذابه"".

وكفى بشوم الحسد أن أُخرِج به إبليس من الجنة، وكفى بخطورته أن الله حذَّر منه أحب خلقه إليه ﷺ فقال:

﴿ وَلَا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ - أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا لِنَعْ فَهُمْ فِيهِ ﴾ [الأنبياء: ١٣١].

ومن هنا رأى محمد بن سيرين في النجاة منه أكبر نعم الله عليه، فقال: «ما حسدتُ قط أحدا على دين ولا دنيا، وذلك من أكبر نعم الله سبحانه وتعالى على "".

ولا تُجنى ثمرة ترك الحسد إلا بالزهـد في الدنيا، كما قال ذلك فرقـدالسَّبخـى:

«دواء ترك الحسد هو الزهد في الدنيا»".

#### 

من هم من يبثهم صاحب الرسالة أسراره ونجواه؟ من أقرب الناس إلى قلبه؟ هل مؤشّر قلبه

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٢١٠/١.

<sup>(</sup>۲) تنبيه المغترين ۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) تنبيه المغترين ١٣٦. قال الفقيه أبو الليث السمرقندي: «يصل إلى الحاسد خمس عقوبات قبل أن يصل حسده إلى المحسود، أولاها: غم لا يتقطع. الثانية: مصيبة لا يؤجر عليها، الثالثة: مذمة لا يحمد عليها، الرابعة: سخط الرب، الخامسة: يغلق عنه باب التوفيق».

يتحرك مع دينه؟! هل يحب لله ويبغض الله؟! من أولى الناس بقلبك يا صاحب الرسالة؟!

إن العلاقات التي تربط صاحب الرسالة بغيره من الناس لابد أن يكون مركز توجيهها الدعوة والتحكم فيها من خلال العاطفة الإيهانية.

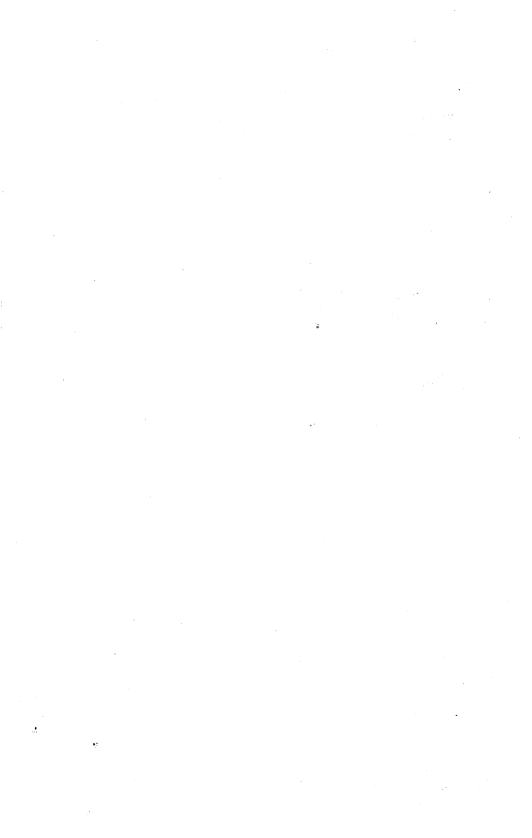
إن الصاحب يدل على صاحبه، والخليل تسري إليه خصال خليله، وباطنك يظهر من أصحابك، والمخالطة تؤثّر وتورِث أخلاقا من المخالطة، ولقد امتدح بعض الشعراء ملكا جوادا، فأعطاه جائزة سنية، فخرج بها من عنده، وفرَّقها كلها على الناس فأنشد:

المستُ بكفي كفُّه أبتغي الغنسى ولم أدرِ أنَّ الجود مِنْ كفَّه يُعدي

#### 

#### صاحب الرسالة:

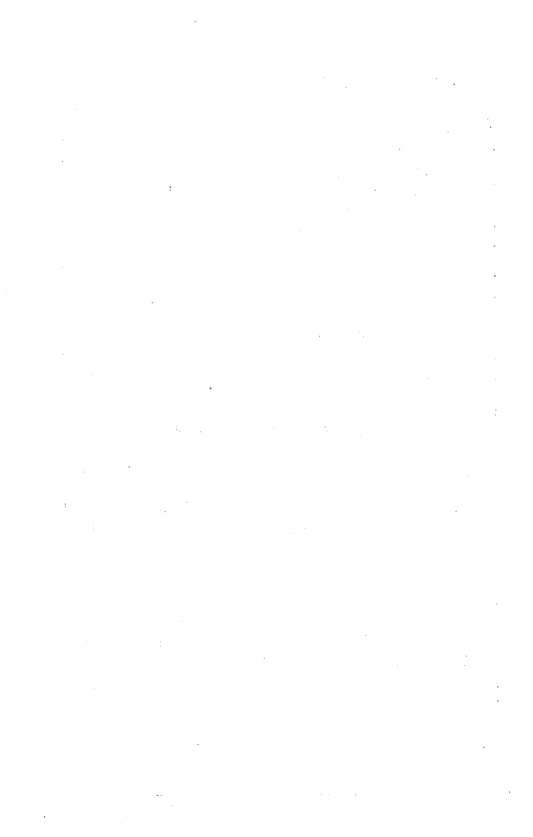
- → لا يبذل لدعوته ما دام فارغا، فإذا انشغل بدنياه هجرها.
  - → لا يؤثر على دعوته ولا يتأخر عنها إن طلبته.
    - → لا يبذل للدعوة فضول أوقاته وبقايا هباته.
  - → لا يبذل وقتا من غير نية ولا يتحرَّك إلا بهدف.
- لا يهمل الأشياء الصغيرة التي تُضيِّع الوقت فضلا عن الكبيرة، ويهتم بتوفير دقيقة أو دقيقتين كل يوم، فهذه تصنع اختلافًا كبيرًا على مدار العمر، وليست حياتنا في مجملها أكثر من مجموعة من الدقائق ومنها الساعات والتي بدورها تلد الأيام.



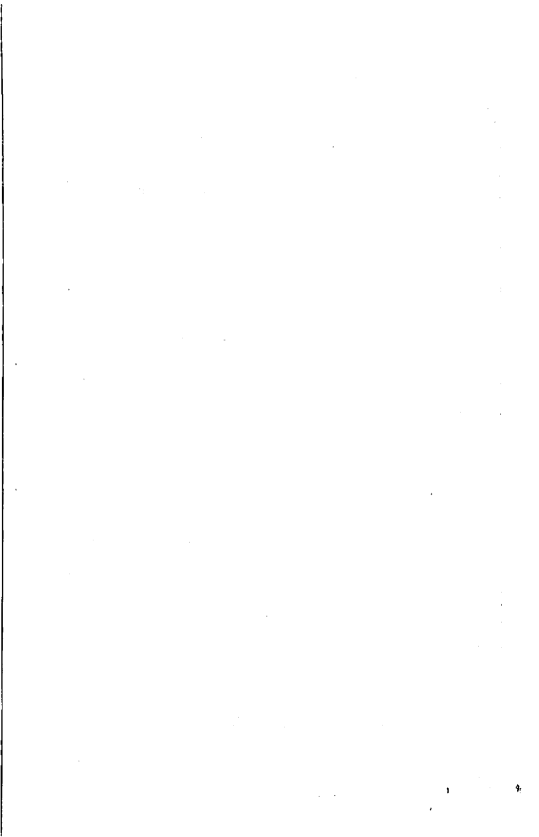


# 

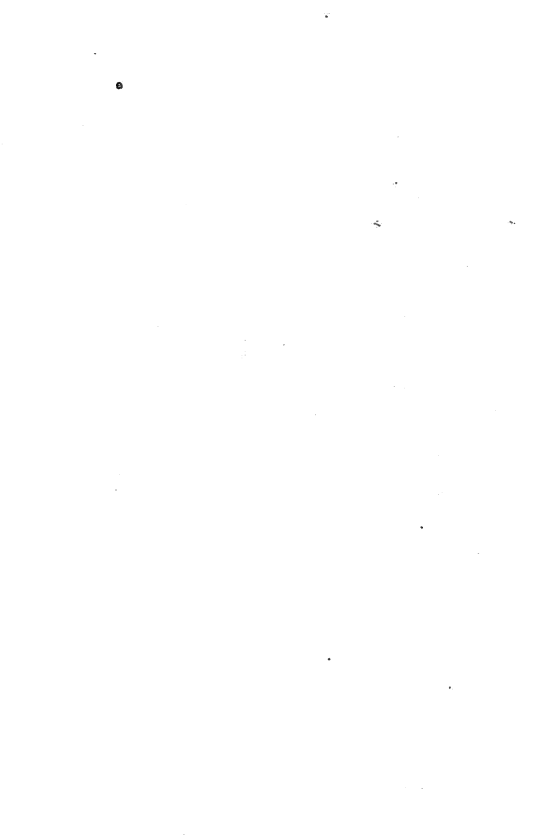
| <ul> <li>الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                                                                              | Ġ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| <ul> <li>حين أختار زوجتي أقدَّم معيار حمل الدعوة و العمل لها على المعايير الأخرى:</li> <li>(الجمال، المال، الحسب).</li> </ul>          | כ |
| <ul> <li>أرى أن تكون زوجتي ذات دين وخلق، وليس بالضرورة أن تكون من الأخوات العاملات في الميدان الدعوي.</li> </ul>                       | ] |
| <ul> <li>أرى أن تكون زوجتي على قدر مقبول من التدين مع قيامي بعد الزواج بتعهده</li> <li>والارتقاء بمستواها الإيهاني والدعوي.</li> </ul> | כ |
| اً أرى أن النشاط الدعوي قد يشغل زوجتي عن القيام بحقوقي كزوج، لذا اخترت زوجتي من خارج بيوت الدعوة.                                      | כ |
| ⊕ العمـــــــل:                                                                                                                        | Ì |
| ) أهتم في اختياري للعمل أن يكون مناسبًا لظروفي الدعوية، فلا يطغى بوقته على<br>دعوتي و إن كان هذا العمل براتب أقل. 			 [ نعم ◘ لا ◘ ]   | ١ |
| <ul> <li>ارتب ظروفي الدعوية حسب العمل الموجود؛ لأن راتبه بالكاد يكفي البيت<br/>ولا يطيق أن ينتقص منه.</li> </ul>                       |   |
| ١) أحرص على أن يكون عملي بعيدا عن مثار الشبهات. [نعم □ لا □                                                                            | ۳ |



| ي.<br>لا□]  | [ نعم 🛘                      | <ul> <li>افضًل عند اختياري للعمل أن يكون ذا طابع دعوة</li> <li>في الآخرين.</li> <li>أغتنم الفرص داخل العمل لأوصل صوت الدعر.</li> </ul> |
|-------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |                              | ⊕ الــــــــــال:                                                                                                                      |
| [□7         | [نعم 🗖                       | ١) أنفق منه باستمرار في سبيل الله مهما كان راتبي صغيرًا.                                                                               |
|             | روف معيشتي ء<br>[ نعم 🗖      | <ul> <li>٢) أقتطع من أصل مالي إذا ألمَّت بالمسلمين نازلة، و أكيَّف ظ</li> <li>تعودت عليه.</li> </ul>                                   |
| نه بالدنيا. | آخر في عدم تعلة              | ٣) أدرِّب نفسي باستمرار على الزهد وأراقب قلبي من حين لا                                                                                |
| [□⅓         | [ نعم 🗖                      |                                                                                                                                        |
| [□⅓         | وأعيــش في<br>[نعم□<br>[نعم□ | <ul> <li>٤) أحرص على ألا أستدين مها كانت الظروف راتبي.</li> <li>٥) أبتعد تماماً عن أي عمل أو مال فيه شبهة.</li> </ul>                  |
|             |                              | ⊕ العلاقــــات:                                                                                                                        |
| [ 🗆 7       | [نعم 🗖                       | ١) أقرب الناس إلى قلبي أصحاب الرسالة مثلي.                                                                                             |
| [ 🗆 7       | [ نعم 🗖                      | <ul> <li>٢) أقرب الناس إلى قلبي زملاء الدراسة و العمل.</li> </ul>                                                                      |
| [ 🗆 🎗       | [نعم 🗖                       | ٣) أقرب الناس إلى قلبي أقــــاربي.                                                                                                     |
|             |                              | 300003                                                                                                                                 |







# لماذا العمل على مسار الحياة؟!

₩ لأنك تقضي أكثر أوقات يومك مع هؤلاء.

 لأنها لا تتطلب وقتًا مستقطعًا، وإنها تُمارس بصورة طبيعية وسط ثنايا حياتك.

لأن أكثر الناس يقضون معظم حياتهم في أعمالهم بعد ما أرهقتهم لقمة العيش والسعي على الرزق، وهؤلاء لا فرصة لهم في سماع موعظة من خطيب وانتشال على يد داعية إلا من كان حولهم في ميدان العمل أو الجيرة.

لأن صاحب الرسالة يغار أن يفقد لحظة واحدة في غير عمل لدينه.

صاحب الرسالة.. في كل لحظة له طمع في الأجر، يعلم أن أكبر سرعة في الوجود: سرعة هروب الأوقات، لذا يلاحق وقته بجِد، ويسابق يومه وغده، ويرى في كل لحظة ضائعة فرصة ضائعة، وفي كل غفلة عن أجر تفريطا في نصر، وكم من لحظة ضاعت فأضاعت؛ أضاعت في الجنة قصرا، وفي الفردوس صحبة، ويوم القيامة استراحة في ظل العرش حيت تلهب الشمس الرؤوس وتصهر الأجساد.

# والمالة المالة ا

ولا تزال كلمات ابن حجر تدق آذان الزاهدين في الثواب قائلاً:

«فينبغي للمرء أن لا يزهد في قليل من الخير أن يأتيه، ولا في قليل من الخير أن يأتيه، ولا في قليل من الشر أن يجتنبه، فإنه لا يعلم الحسنة التي يرحمه الله بها، ولا السيئة التي يسخط عليها بها "".

أما المجـال فأوسع مما تظـن، وهـاك إجمـالاً:

عن أبي برزة قال: قلت يا رسول الله.. علَّمني شيئًا ينفعني الله تبارك وتعالى به، فقال:

«انظر ما يؤذي الناس فاعزله عن طريقهم» ".

فالأمية والبطالة والفقر والجهل والمرض، وإقصاء القرآن عن منصة التشريع، والانهيار الحضاري والأخلاقي والعلمي، وانتهاك حقوق الإنسان، والانبهار بالحضارة الغربية، وتداعي الأمم علينا من كل جانب، والحملة الشرسة على الأمة، وتدنيس اليهود للأقصى واقتحاماته، وكل هذه المنكرات تؤذي المسلمين، وقد اتسع الخرق على الراقع، فمن يعزل هذا الأذى ويميطه عن طريق وعقول أبناء الأمة؟!

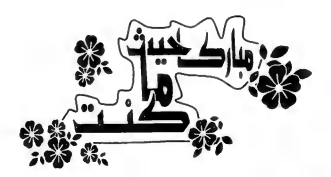
نريد صاحب رسالة متشعبة جذوره في أهل مدينته وجيرته وقرابته يستحيل معها اقتلاع حبه من قلوبهم والولاء له من صدورهم، وهذا

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢٢١/١١ - ط دار المعرفة ببيروت.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد عن أبي برزة - تعليق شعيب الأرتؤوط: حديث حسن، وهذا إسناد ضعيف لضعف أبي هلال الراسبي.

# و مسارات العيساة الله

هو التحدي المقبل في ظل مادية شرسة وعجلة حياة لا ترحم وخطة تستهدف الدعاة لتلهيهم عن غايتهم وتصرفهم عن جمهورهم.



#### 

وللدعوة في ميدان العمل شرطان لازمان يمهّدان الطريق للقلوب ويلوون أعناق الناس إلينا إعجابا:

تميز خلقي: فيعرف صاحب الرسالة بصدقه وأمانته وخدمته للناس ووقفه معهم في السراء والضراء.

تميز مهني: مما يجعل كلمته مسموعة بين زملائه، ذلك أن لسان العمل أنطق من لسان القول، وجميل الفعل أزجر من حسن الوعظ.

وذلك في ظل إعلام شوَّه صورة أهل الصلاح عمدا، وساعده على ذلك وجود نهاذج لم يُحدث الإيهان فيها أثره، أو لم يكتمل تهذيبهم فأساؤوا لدين الله، ودورنا الحيوي ومهمتنا الشاقة: محو الصورة الباطلة ونشر الصورة الناصعة لتستقر في القلوب بعد أن تأسر العقول.

والمنتظر من أصحاب الرسالة في ميدان عملهم الحيات:



- → أن يقدِّموا من أنفسهم القدوة الحسنة سواء في جانب الخلق والسلوك العام أو الانضباط والالتزام أو الحرص على إجادة المهارات المهنية الفنية المتخصصة لكل مهنة.
- → إقامة مصلى والدعوة إلى الصلاة في وقتها خاصة في رمضان، واغتنام الفرصة لدعوة من لا يصلي، وتوزيع هدية له عن فضل الصلاة وبركتها.
  - → بيان الحكم الشرعى فيها يخص كل مهنة الأصحابها.
- → حث العاملين والمتعاملين مع المؤسسة على التزام القيم الحميدة مثل: احترام الكبير، والرحمة بالعجزة والأرامل، وحفظ اللسان من الغيبة والنميمة والألفاظ غير المناسبة، عدم قبول عطايا مقابل الخدمة، غض البصر، وتشجيع الحجاب، اجتناب التدخين خاصة عند التجمع، إفشاء السلام، سرعة إنجاز مصالح الناس... وغيرها.
  - → المشاركة الفعالة في الأنشطة الترويحية مع العمل على صبغها
     بالإسلام مثل الرياضات والرحلات والمسابقات.
- → تقديم الخدمات المهنية والمساعدة في تدريب المستجدين وإسداء النصح لهم.

#### ضابط الشرطة الداعيـة:

وانظر إلى ضابط الشرطة، وكيف يمكن لعمله أن يساعده على تبليغ الرسالة ويكون عوناً له عليها، وذلك من خلال حياة

الأستاذ صلاح شادي رحمه الله، وهي وصية الإمام البنا له أول ما التقاه. قال رحمه الله عن هذه الوصية:

"وما زالت أصداء كلماته في قلبي حتى اليوم: إنك ومن على شاكلتك من ضباط الشرطة أول من يعنيهم الله بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أنتم الرعاة الحقيقيون الذين تقع عاتقهم مسئولية الحفاظ على أموال الناس وأعراضهم وأنفسهم، وهذه المسئولية إن لم تنطلق من مخافة الله والحفاظ على دينه والتمكين لشرعه في الأرض، فلن نتقدم بالمجتمع الذي ننهض بحراسته.

وإنك تستطيع أن تجعل من نقطة البوليس التي تعمل فيها منارًا للهداية، بل من كل مكان لك فيه سلطان تستطيع أن تحقق بهذا السلطان ما لا السلطان ما لا يزع بالقرآن!» (...)

وقد نفذت هذه الكلمات إلى قلبه واستقرت في وجدانه، فنقذ رحمه الله الوصية أجمل تنفيذ، وحوَّل نقطة الشرطة المسئول عنها إلى نقطة نموذجية، حتى جاءه أحد المفتشين يوما للتفتيش على حوادث النقطة بعد مضي عام من استلامه لعمله، وأدهشه أن يرى انخفاض نسبة الحوادث - الجنايات والجنح - عن نسبة السنة الماضية .. حتى ظنَّ أن كاتب النقطة لابد وأن يكون أهمل تسجيل الحوادث في الدفتر المنوط تسجيل الحوادث في الدفتر المنوط تسجيل الحوادث في الدفتر المنوط تسجيل الحوادث في الدفتر المنوط

<sup>(</sup>۱) صفحات من التاريخ حصاد العمر ص ۱۱- صلاح شادي - شركة الشعاع للنشر - الكويت.

وقد تحدَّث رحمه الله في مذكِّراته عن موقف رائع من مواقف صاحب الرسالة، وذلك حين انتُدِب إلى الطور لحراسة المعتقلين هناك إثر حادث أليم جرى بين طاقم الحراسة القديم وبين المعتقلين من أرباب السوابق، انتهى بفاجعة دامية قُتِل فيها ما يزيد على عشرة من المعتقلين بدعوى التمرد والرغبة في الهروب. قال رحمه الله وهو يصف تفاصيل توليه لهذه المسئولية:

«وضمتنا باخرة واحدة - الضباط الجدد - وكان الشعور الذي يملأ قلوب الضباط هو شعور بالتحدي لهؤلاء المعتقلين بالرغم من إجماع الضباط بناء على الوقائع المروية على تسرع قائد المعتقل في إطلاق النار وفي إيصال الحال إلى ما وصل إليه من سوء، وبالرغم من شعور طاقم الضباط الجدد بالظلم الذي لحق بهؤلاء المعتقلين، فإنه أدهشني منهم تحفزهم لمواجهة الموقف بالتحدي والمبادأة بالعدوان بدعوى عدم ترك الفرصة للمعتقلين بالشعور بضعف الضباط الجدد، وجرى بيني وبين الإخوة الضباط حوار حول معنى الرحمة التي تلازم رسالتهم في إصلاح النفوس، ولكن دون جدوى، فقد كانت قاعدة التعامل التي تشربت بها نفوس الضباط هي القهر ما دامت القوة بيدهم والضعف والحيلة إذا عجزوا عنها.

ولكن كانت هذه المناقشة سببًا في أن يسند إلى مسئولية أمن المعتقل بالأسلوب الذي أراه.

وكان عليَّ أن أنظِّم حراسات المعتقل، ولكن كانت المشكلة هي حراسة السجن المبني الذي يقيم فيه أحد المعتقلين من ذوي النفوذ في

داخل المعتقل وخارجه، فلم يكن يقبل إغلاق باب الزنزانة عليه، ولم يكن في استطاعة أحد أن يجبره على ذلك!! بالرغم من حدة الأحداث التي انتهت بقتل مجموعة من زملائه كها أسلفنا.

كان ريان وهو اسم الشهرة لهذا المعتقل، فارع الطول ضخم الجثة، ومع ذلك كانت قسمات وجهه توحي ببراءة الأطفال، وكانت حوادثه التي اشتعر بها والمدونة في الدوسيه الخاص به في إدارة الأمن العام توحي بفظاظة قلب هذا المجرم العتيد، حتى إن أوراقه في إدارة الأمن العام العام تروي أنه استدرج أحد أعدائه إلى ماكينة خارج إحدى القرى وقذف به في داخل الفرن الذي توضع فيه الأحطاب والوقود!!

ولم أجد بُدًا من الذهاب إلى ريان وإغلاق باب الزنزانة عليه!!

وذهبت إليه، وألقيت عليه السلام، فأجابني بصوت لا يكاد يسمع، وظل جالسًا على مقعده إلى جوار فراشه! ولم يزعجني أسلوبه فقد وطَّدت العزم على المضي في الترفق به رغبة مني في إيجاد الثقة بيني وبين المعتقلين.

وبدأت حديثي معه مغفلاً استنكار تصرفه، مواسيًا في الحادث الأليم الذي أقام هذا الحاجز بينه وبين الضباط، مشيرًا إلى أن الأسلوب الأمثل يقوم فقط برعاية المعاني الإنسانية بين صاحب السلطان ومن دونه.

وفاجأني بالرد في جفاء قائلا: كلكم تقولون ذلك ولكن تعملون غير ما تقولون، وأجبته في هدوء بنص الحديث الشريف: «كل بني آدم خطًاء، وخير الخطَّائين التوابون»، وأنت أيضا تقول غير ما تعمل!

وتحاول أن تكون فاضلا ولكن تدفعك نوازع الشر فتأتيه، وكلنا يجب أن ينصح أخاه، أنت تنصحني في ما تراه من خطأ، وأنا أنصحكفي ما أراه من خطأ، وربت على كفه مسترسلاً:

«لا فارق عندي بيني وبينك إلا في ما يراه الناس، أما ما عند الله وهو الأهم فمن يدري؟! فلعلك تبت إلى الله توبة أحرقت كل سيئاتك، وجعلتك أقرب إليه مني.. من يدري؟!».

وبدت الدهشة على وجهه، ولكنه استمر في عناده قائلا في استنكار: «ومن قال لك أني راغب في التوبة؟!».

واستوقفتني جرأته! وأجبته في هدوء:

"وجهك خلقه الله كها يبدو في براءة الأطفال، واستطردت أقول لا أحد يخلو من الخير، ولعل الله يغفر لك ما قد سبق، وضحك الرجل ملء شدقيه، ثم رفع إلى رأسه واختفى طابع التحدي الذي كان يبرق في عينيه، ورأيت بدلا منه نظرة حزينة تنبي عن انكسار وأسف، وتساءل غير مصدِّق: ربنا يغفر لي؟ يغفر لي إيه واللا إيه واستطرد في يأس: يا عم اقفل هذا الباب واتركنا في حالنا في الأكل والشرب والحراسة، وأجبته على الفور: أنا جئت خصيصا لأفتح هذا الباب عليك بعد أن أغلقته أنت على نفسك، رسالتي معك، نفسك أولا، وبعدها الأكل والشرب والحراسة.

وابتدرني بسرعة متسائلاً: هو أنت ضابط ولا واعظ؟ وأجبته أيضًا على الفور: الإسلام ليس فيه ضابط أو واعظ، فيه مسلمون فقط دور

كل مسلم رعاية أخيه والأخذ بيده وإيصال كلمة الله إليه في أي موضع كان فيه كلاهما، ضابطا أو معتقلا، حاكما أو محكوما.

واستغرقني الحديث ساعتين أو أكثر فقد كان يائسًا من الناس ومن الله، وبدأت أقهر يأسه حين رويت له ما سمعته بقلبي يوما من حديث حسن البنا في أول ليلة رايته فيها وهو يقول:

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّى قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٍ ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّى قَرِيبٌ أَجِيبُواْ لِى وَلْيُوْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]

وظننت أن قلبه بدأ ينفتح لي، ورأيت بواكير يقظة حين نهض بعد أن انتهيت من الحديث معه يحاول أن يقبِّل رأسي وهو يقول: يا شيخ ده كلام حلو.

ودار في خاطري أنه ربها يضمر غير ما يظهر، ولكن ذلك لم يمنعني من القيام من غير أن أطلب منه شيئا، فقد كان يدرك بفطنته أن نظام الحراسة يقتضي إغلاق الباب، وكرِهت أن يظن أنني أتقاضاه ثمن تلطفى معه، فمضيت تاركا الحال على ما وجدته عليه.

ومضت أيام كنت أزوره فيها لأتحدّث إليه، حتى شعرت أنه بدأت تربطني به مودة، وبدأ هو الآخر يسعى إلي مطمئنا إلى الحديث معي عها يشغله من أموره، وبدأ يأسه يتبدد فعلا، ويسأل كيف يتوضأ وكيف يصلي، حتى زرته يوما فوجدته يبكي، فسألته فردّ بقوله إنه يبكي على نفسه، ماضيه الذي لا يعرف إلى أين أوصله، وحاضره الذي لا يعرف

ماذا يفعل به!! وحدثته مطمئنًا أن مشاعره هذه هي أول طريق العودة إلى الله، وتركته في غرفته لأمضى إلى العنبر المجاور.

ومضيت إلى العنبر المجاور، عنبر المشتبه في قواهم العقلية - وإن كان غالبهم يتظاهر بالجنون حتى يتسنى له الذهاب إلى القاهرة لحين الكشف عليه ليمكث بها حتى يمكنه ذلك من رؤية أسرته والبعد عن هذا المنفى الذي تهدر فيه آدميته مها كانت نتيجة الكشف الطبى بعد ذلك.

ودخلت العنبر وكان الضجيج والصراع يملآن الآفاق، وإذا بأحد المعتقلين يجري من أول طرقة العنبر متخيلا نفسه قطارا ويخرج من فمه صوت صفارة القطار ودوي عجلاته!! حتى إذا قارب منتصف العنبر رجع من حيث بدأ يعاود الكرة مرة بعد مرة، وفي كل مرة يقترب مني شيئا فشيئا، بينها أنا أتحدث إلى زملائه سائلا كل منهم عن شكواه.

وكنت أتوجس شرًا من سلوك هذا المعتقل، وشككت في أمره، وتصورت أنه ربها يريد من وراء هذه الحركات أن يقترب مني ويصطدم بي! حتى إذا سقطت أو سقطت قبعني يكون ذلك إيذانًا بإهدار كرامة طاقم الضباط القادم، وتبدأ ملاحم العدوان بين المعتقلين والإدارة من جديد.

وتوقف تفكيري عن العمل حين حدث ما توقعت، وجرى إلي بسرعة ورفع يديه محاولا ضربي على رأسي!! كنت مستبعدًا أسلوب

# 

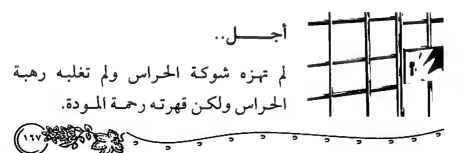
العنف تماما.. في نفس الوقت كنت حريصا على ألا أمكن هذا المجنون أو متصنع الجنون مما يريد.

ولكن شلَّ تفكيري عن المضي في إنفاذ الموقف وتسمرت قدماي، ووقفت لا أحرك ساكنان ولشدة ذهولي رأيت شخصا يأتي من وراء ظهري ثم يرفعه بيديه وكأنه دمية خشبية، ثم يقذف به بعيدا إلى ركن العنبر، وصرخ الرجل متها تمثيليته.. كها لو كان القطار قد توقف!!

وكان ريان وراء هذا الإنقاذ الرباني الذي أتاني في اللحظة الأخيرة حين هم هذا المعتقل برفع يده ليهوي بها على رأسي، ويبدو أن ريان كان يتوقع ما سيحدث فمضى على أثري بعد أن تركته في غرفته ليرفع ما يمكن أن يلحقني من إيذاء كان يتوقعه أو يعلم به، وشكرته بكياني كله.

وملأت صورة ريان مخيلتي وأنا أخطو خارج العنبر، فقد كان هذا السلوك منه أكبر من أن يوصف، وكان لتدخله في اللحظة المناسبة أثره الفعال في منع كارثة جديدة تزيد الهوة بين الضباط والمعتقلين.

ولكن زادت دهشتي وأنا أسمع ريان بعد أن ذهب إلى غرفته ينادي الشاويش ويقول تعال يا شاويش اقفل عليَّ باب الزنزانة، وذهب الشاويش ليغلق عليه باب الزنزانة للمرة الأولى.



# على المالية ال

وهكذا أُغلقت أبواب السجن في الطور لا بيد الحراس ولكن بأيدي المعتقلين أنفسهم.

لقد أفرج عن المعتقلين بعد ذلك وعاد ريان إلى بلده ليصارع حكم الإقطاع هناك. حدثني بعض الإخوة بعد سنوات من هذا الحادث أن ريان عاد إلى بلدته بغير الوجه الذي خرج به، فقد انتظم في علاقته بشعبة الإخوان هناك، والتقى بالإمام الشهيد وعرَّفه بقصة توبته، وظل يصلي ويصوم ويستغفر الله عن آثام ماضيه.

ولكن طبيعته التي لا تعرف البعد عن الصراع، والتي غالبته في الماضي في الشر، عادت لتغالبه هذه المرة في الخير، فكان ينتصف لفلاحي قريته الفقراء من طغيان أصحاب النفوذ، وحث الناس على مواجهة سارقي خبزهم، حتى ذاع صيته، وبدأ يهدد كيان الباشوات الذين تربصوا لقتله، ونجحوا في إسكات صوته... وبكيت عند سماعي لنبأ مصرعه... وبكيتُ مرة أخرى وأنا أسمع الإمام الشهيد يروي قصته ويتحدث عنه في معرض خروج الأستاذ أهد السكري وغيره من صفوف الجهاعة فيقول:

"كيف حولت المودة قلوب العتاة والمجرمين إلى قلوب رقيقة صافية صلبة، تصارع الباطل وتواكب الحق، وتبذل حياتها حفاظًا عليه، بينها عجزت مودة أحبابنا عن الكف من التشهير بنا، لا حفاظًا على حياتهم، ولكن حفاظًا على لعاعة من لعاعات الدنيا!!»".

<sup>(</sup>١) صفحــات مـن التاريــخ حصــاد العمــر، ص ٢١-٢٨ بتصـرف، صـلاح شـادي - شركة الشـعاع للنشـر - الكويـت.

وقد آثرت أن أورد هذا الموقف على طوله لأدلِّل على أن لا شيء يُقعِد عن الدعوة، وأن حرص صاحب الرسالة على توصيل رسالته هو حل معضلة اليوم، وأن المحال لا وجود له في قاموس الدعاة، وأن همتنا تتصل بقوة ربنا العظيم الجبار، بينها همة أعدائنا تستمد من كيد الشيطان؛ إن كيد الشيطان كان ضعيفًا.

#### المسدرس الداعيسة:

- تستطيع أن تتقرب من تلاميذك بالهدية غير المتكلفة والمعاملة الرقيقة
   والشرح المستفيض ومساعدة غير النابهين.
- التواصل مع البيت لحل مشكلاتهم عملة نادرة في زمن انتشر فيه
   الشح والأثرة وإهمال الآخرين وعمل كل شيء بمقابل.
- عمل مسابقة يومية ثقافية أو دينية مع جوائز فورية يضفي روح
   المرح في الأجواء.
  - اختر طالبًا منهم ليكتب على حديثًا كل يوم على السبورة.
- قم بإعداد كلمة توجيهية غير متكلفة آخر خمس دقائق في كل حصة توصل فيها معنى أو تعلق فيها على ظاهرة سلبية أو تثني فيها على أخرى إيجابية.
- ساهم في الإشراف على الإذاعة المدرسية واحرص على إعداد المناسب والتجديد في فقراتها.

## ي المالة الرسالة المالة المالة

 تولي مسئولية جمعية من جمعيات النشاط في المدرسة، واغتنمها في توجيه جهد الشباب درءا للفراغ ودفعا للحرام الزاحف.

معلم في مدرسة فوجئ عندما سأل طلابه من صلى الفجر اليوم؟ فإذا بالقلة القليلة هي التي صلت الفجر، فأهمَّه الأمر وجعل جوائز

لمن يصلي الفجر في المسجد، وخلال أسبوع واحد صلى الجميع، لكنه تفاجأ بمن يتصل من الآباء قائلين: هؤلاء صغار والبرد شديد!

الحسل: دلَّه بعض الفضلاء الأذكياء على حل هذه المشكلة، فقال: ابدأ الأسبوع القادم بسؤال الطلاب: من قبَّل يد والديه؟! فكان النتيجة خلال أسبوع، فعاد وقال الحمد لله الجميع يُقبِّل رأس والديه، قال: الآن اؤمرهم بالصلاة، فلن يأتي أب يشتكي لأنك أعطيته ما يريد وأرضيته! ".

#### الطبيب الداعيسة:

إن الطبيب الذي يعالج أمراض الأبدان بوسعه إن خلصت نيته وصحَّ عزمه أن يعالج أمراض القلوب، والطبيب الماهر إذا أجرى عملية جراحية لمريض، وكتب الله لها النجاح، فإن ذلك الطبيب سيكون في عين المريض بمثابة المنقذ البطل، حتى إذا ما ألقى الطبيب

<sup>(</sup>١) الدعوة إلى الله، ص ٥٠ بتصرف، عبد الملك القاسم - دار القاسم.

# 

كلمة في أذن المريض تلقاها بصدر رحب وسارع في التنفيذ، فيداوي القلوب والأجساد معــًا.

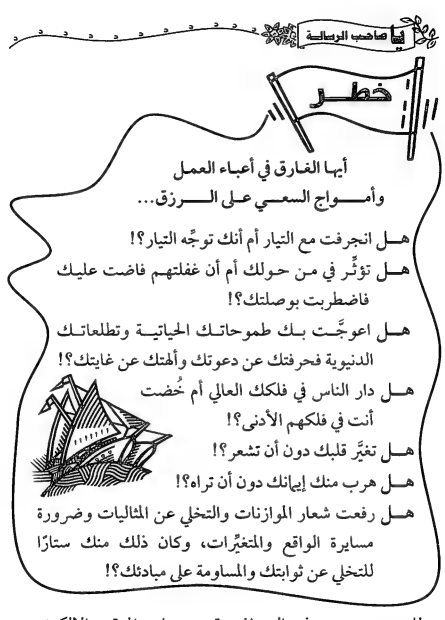
يقول الأستاذ محمد أحمد الراشد:

"وينتسب إلى صفوف الدعوة مئات الأطباء، ولكن خمسين منهم يمكن أن يكونوا من صناع الحياة حقًا، وهم الذين تخصصوا بجراحة القلب والدماغ والعمليات الصعبة ونالوا أعلى الشهادات فى ذلك، والذين تخصصوا بعلاج السرطان والطب النفسي، وما وازى ذلك، فإنًا الجرَّاح يجري ألف عملية خلال عشر سنوات على الأقل، ومع كل عملية يشكره أبناء المريض وأشقاءه وأصدقاءه وجيرانه.

فإذا كان نبها: انتقى منهم عشرة فوطّد معهم علاقته من مركز القوة، ويظل يتصل بهم تلفونيا وبالمراسلة، ويبارك لهم أعيادهم، ويعزّيهم عند المصائب، ويرسل لهم الكتب والأشرطة، ومن خلال كل ذلك يؤذن فيهم أن آمنوا، وأنَّ الإسلام حق، وأنَّ رجال الإسلام أخيار، وتعاونه سكرتارية نشطة فى ذلك وتقوم بتذكيره، فيحصل بذلك على ولاء واحد على الأقل منهم حتى لو أهدرنا التسعة، أي يُقدِّم للدعوة ألف ولي خلال حياته الطبية الدعوية، أي تحوز الدعوة خمسين ألفًا عبر أذان الأطباء الخمسين من صناع الحياة، وهذه ثروة عظيمة تُضافُ إلى رصيد مصرفنا أعظِم بها، بل بنصفها، بل بربعها»".

<sup>(</sup>١) صناعة الحياة، ص ٥٠، عمد أحد الراشد - ط دار المنطلق.

<sup>(</sup>IV) STORY S



للمزيد من هذه النماذج قم بزيارة الموقع الإلكتروني: (www.sahebresala.com)، وسجل تجربتك الناجحة أو تجربة غيرك، وساهم في إعداد ملحق لهذا الكتاب تحت عنوان: ١٠٠ فكرة دعوية

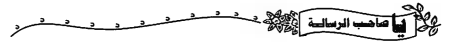
ناجحة في العمل، تستطيع تحميله بسهولة بعد اكتماله من الموقع، ونل بذلك أجر الصدقة الجارية الرائع النافع.

#### الهسار الثاني: الأقارب والأرحام:

ويمكن لصاحب الرسالة أن يستهدف مجموعةً من المستهدفات في هـذا الاتجـاه:

- ✓ تعهدهم بتفقد أحوالهم والزيارة لهم مع صبغها بآداب الإسلام .
- ✓ يدعو العائلة الكبيرة كلها لقضاء يوم مشترك خاصة في المناسبات الاجتهاعية والأعياد مع إعداد برنامج ترفيهي لليوم يراعي آداب الشرع، مسابقات للأطفال مع توزيع جوائز لهم، وأداء الصلوات في جماعة.
  - ✓ تشجيع أعمال التكافل والدعم المادي وإصلاح ذات البين.
  - ✓ الحرص على توجيه الدعوة إليهم عند المشاركة في الرحلات والأيام الاجتماعية للأجواء الإسلامية والدعوية.
- ✓ إقامة بعض المسابقات الترفيهية والرياضية والشرعية مع رصد
   جوائز تشجيعية لذلك .
- ✓ الاحتفال العائلي بالمناسبات الإسلامية والاجتماع على
   الإفطارات والذبائح مع تطبيق الهدى النبوي الشريف في ذلك .

للمزيد من هذه النماذج قم بزيارة الموقع الإلكتروني: (www.sahebresala.com)، وسجل تجربتك الناجحة أوتجربة غيرك، وساهم في إعداد ملحق لهذا الكتاب تحت عنوان: ١٠٠ فكرة دعوية



ناجحة في العمل، تستطيع تحميله بسهولة بعد اكتهاله من الموقع، ونل بذلك أجر الصدقة الجارية الرائع النافع.

#### الهسار الثالث: الجيـــران:

ويمكن لصاحب الرسالة أن يقوم بالآتي:

- ✓ المسارعة بالتصدي للمشكلات كانقطاع الكهرباء والمياه وطفح
   المجارى والنظافة .
  - ✓ الاشتراك في مجالس إدارات العمارات. والمشاركة فيها بفاعلية.
- ✓ تشجيع السكان على التعاون للاستيقاظ لصلاة الفجر والذهاب للمسجد.
- ✓ الاهتهام بالاحتفال بالمناسبات الاجتهاعية للسكان مثل نجاح الأبناء والمواليد والزواج.



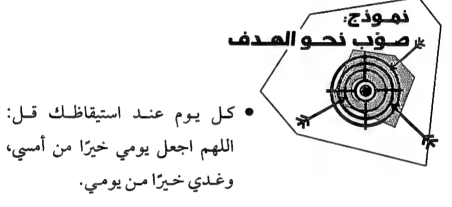
والد دعا جيرانه للاحتفال بحفظ ابنه لأول جزء من القرآن جزء عم، واغتنم الفرصة ليتكلم عن فضل القرآن،

ويوزع الجوائز على الجميع، وكانت فرصة طيبة لأولياء الأمور أن يتعرفوا معه كيف نجح في ذلك، وكيف لهم أن يكرِّروا تجربته.

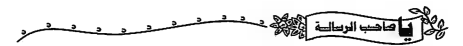
• وآخر اعتاد أن يدعو جيرانه من شباب عمارته السكنية مع أصدقائه على إفطار رمضان، ويوم عرفة، وعاشوراء، ويغتنم الفرصة للإيصال معنى وتجديد إيمان.

# ع مسارات المساة

للمزيد من هذه النماذج قم بزيارة الموقع الإلكتروني: (www.sahebresala.com)، وسجل تجربتك الناجحة أوتجربة غيرك، وساهم في إعداد ملحق لهذا الكتاب تحت عنوان: ١٠٠ فكرة دعوية ناجحة في العمل، تستطيع تحميله بسهولة بعد اكتماله من الموقع، ونل بذلك أجر الصدقة الجارية الرائع النافع.



- ابدأ كل يوم بوضع هدف واحد يتحقق في اليوم نفسه أو في جزء من
   اليوم في مجال من مجالات حياتك (العمل الجيران العائلة).
  - تحر في الهدف أن يكون محددًا مشل:
  - اليوم سأصحح مفهومًا خاطئًا لدى أحد الزملاء.
    - اليوم سأوصل إلى ابني أو ابنتي مفهوم كذا.
      - اليوم سأوقظ جاري لصلاة الفجر.
      - اليوم سأفتح موضوعًا مع زميل العمل.



- احرص على توفير الإمكانات لتحقيق هذا الهدف من تحضير لموضوع أو تكلف مدخل للحديث.
  - ابذل غاية الجهد في تحقيقك هدفك اليومي.
- أثناء التنفيذ تابع هل يتحقق الهدف أم لا؟! فإن كان يتحقق فاستمر، وإلا طوّر الوسيلة أو غيّرها.





كلامٌ كثير وعملٌ قليل قعقعة ولا طحن عزفٌ بلا طرب ألا ما أسهل الكلام وأشقَّ العمل هذه هي سنة الله في كونه: بغير جهد البشر لا انتصار وأنت من بيده أن يقرِّب نصرنا أو يباعده أن ينسج خيوط فجرنا أو يبدده.

#### 

هل تبسط يدك تبايعني هلم أيها الحائر.. والله يؤيدك ويرفع درجتك ويخلع عليك كرامته



#### ولكــن متـــــا؟١

دعوتك في الانتظار دينك يستصرخ الأحرار أمتك في أتون النار

#### ويد ك.

خطط الدعاة توضع لك فتنام آمال الأمة تتجه نحوك فتهرب الكل يرمقك فتختبئ؟!

#### أيكـــون حالــــك:

بأحسن ما يكون من الجـواب فصارت حاجتي فوق السحاب

سألتك حاجة فأجبتَ فيها فلما رُمتُها رُمتُها رُمتُها

فلا تكن عن نصحي مُعرِضًا وإن كنان مؤلمًا فوالله ما أنطقني غير الألم..

#### الألــــم...

الألم على أمة تاهت عن رسالتها ودعاة عاجزين.. يتألمون و لا يتحرَّ كون

Company of the second s



من يوقف مسلسل الانهيار؟! من يتصدى لتبجح الكفار؟! يا حارس البوابة..

## من إن لم يكن أنت؟!

كيف تستسلم لما أرادوا فرضه عليك؟!

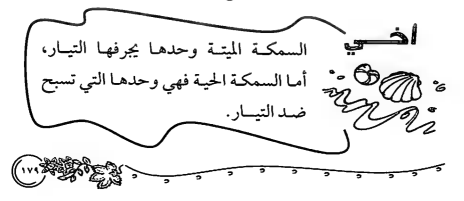
كيف لا تتحرك لمسخ هوية، وسلاح ديننا يُسرق من بين أيدينا لنلقى العدو المدجَّج ونحن عزَّل من السلاح غنيمة باردة وجثة هامدة.

## كل هذا ينتظر منك ثورة

وقد جعل الله الأمر بين يديك والأمانة الكبرى في عنقك

## **فما أنت صانع**؟!

كل تأجيل أو تأخير اليوم لا معنى له سوى أنك مشارك في الجريمة.. متواطئ مع العدو!!





# 

المكان: مسجــد..

المكان: جامع\_\_\_\_ة..

المكان: ساحـة عمـل..

المكان: جيرة أو قرابية..

المكان: صحبة طريق.. رفقة سفر..

ألا لا بارك الله في حياة لا تسترك في النساس أثرا، أو تسزرع فيهم خسيرا...

وما أنا بالذي يدعي الشوق قلبه ويحتج في ترك الزيارة بالشغل





قلبٌ خراب كيف يعمر قلوب الآخرين؟! علاقته منقطعة بربه فكيف يصل الناس به؟! بئر غاض من الماء فهل يأوي إليه الظمآى؟!

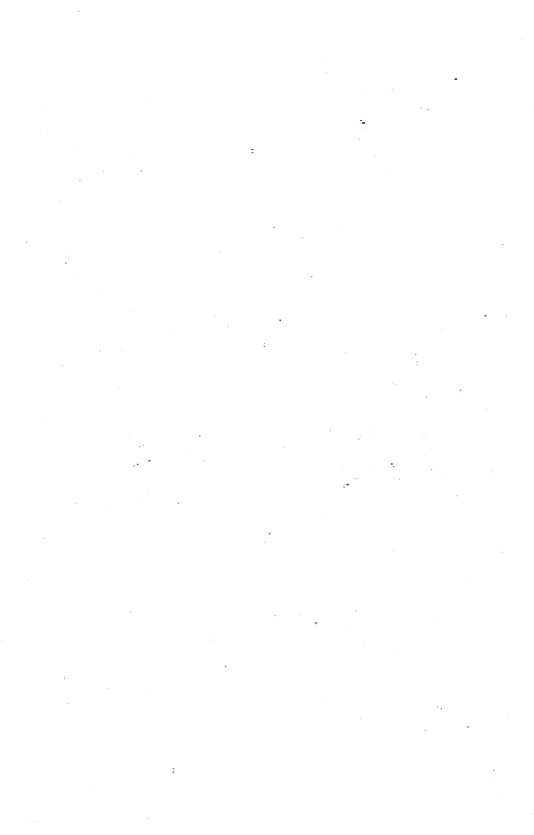
الإناء بها فيه ينضح، وفاقد الشيء لا يعطيه.. فعمله محوق البركة وإن أكثر الحركة، ولا يستوي نتاجه وإن طالت أبراجه وكثرت فجاجه.

#### اسمعومـــا إخوتـــــاه:

أبى الله أن يجمع قلوب العباد إلا على من أحب. وأعيذكم بالله من أن تكونوا أو أكون عمن قال عن نفسه:

أمْرتُك الخيرَ لكن ما ائتمرتُ به

وما استقمتُ فما قولي لكَ استقمِ





| ٣      | 🕸 هتــــاف البدايــــة                      |
|--------|---------------------------------------------|
| ٥      | ↔ جدید الکتاب (۱) هــــو و هــــي           |
| . 🗸    | 🏵 جدید انکتاب (۲) علی کفـــة المیــــرّان   |
| 4      | 🏵 جديد الكتاب (٣) التفساؤل الأخضسر          |
| 11     | ↔ جدید الکتاب (٤) زر موقع الکتساب           |
| 14     | ⊕ جديد الكتاب (٥) أشهــر معي قلمــك         |
| 10     | ⊕ مــن يستقبـــل الغيـــث إ                 |
| 19     | الفصل الأول: مهم وم بدع وتي                 |
| *1     | لا الهم بالدع وقاء المسام بالدع وقاء المسام |
| **     | ۱) قیمت کومث ک                              |
| ٨٨     | ۲) لحمڪودمڪ                                 |
| 79     | ٣) شــــــة الهجمـــة                       |
| ٣٢     | ٤) الكفايـة الغائبـة                        |
| 77     | ه) تلبيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۳۷     | ٦) بديـــل الجهــاد                         |
| 44     | ٧) هجمة قبل هجمــة                          |
| £Ÿ     | الفصل الثاني لكيل شيء علامية                |
| 10     | فما علامة اهتمامك بدعوتك؟                   |
| 10     | ١) الاعتدار للأعدار                         |
| IAT SE |                                             |

|           | - 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3         | الماحب الرسالية المالية المالي |
| ٤٩        | ٢) الرياط الرياط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| oŧ        | ٣) ذاتية الانطلاق والاستمرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٦        | ٤) الإبداع الدعوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ·         | ه) المظهراخوالجوهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 70        | ٦) الحـــزن الحقيقــي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>VY</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۲        | ٨) صيد الفافليين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۳        | ٩) صوبًا نحو الهدف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 91        | ١٠) الطمــوح الدعــوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 94        | على كفــــة الميـــزان (١): هل أنـت مهمــوم بدعوتــك؟ إ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 99        | على كفية الميسزان (٢): صيوب نحو الهدف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1.4       | على كفــــة الميـــزان (٣): ذاتيـة الانطـلاق والاستمـرار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1.4       | المساور (۱) والمساور (۱) والمساور والمساور (۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1,•₹      | الفصل الثالث، قفين والحواجين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ULX       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1.9       | العقبة الأولى: الخجيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111       | العقبة الثانية: التشـــاؤم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 118       | المقبة الثالثة: ضعف العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 117       | الْعَقَبِةَ الْرَابِعَةَ: ضيقَ الْوقَت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117       | العقبة الخامسة والسادسة: العجز والكسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 144       | العقبة السابعـة والثامنـة: الجبن والبخـل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           | 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1777      | الفصل الرابع. أقد مهـــا في اختيــاراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|           | 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 170       | اقدًم دعوتي في اختيساراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 149       | (۱) څه رواجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 127       | (Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2         | TO THE WALL  |
| -         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

|      | عنويات الكت                                  | ٠    |
|------|----------------------------------------------|------|
| 122  | ية مالــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   | ۳)   |
| 184  | فِ علاقاتـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | (٤   |
| 189  | ي وقت ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    | ه)   |
| 101  | ، كفية الميران (٤): التقديم في الاختيران     | علئ  |
| 1,00 | صل القامس في مسكارات الحيكة                  | শ্যা |
| 104  | ذا العمل على مسار الحياة 19                  | iL.  |
| 109  | ركًا حيثما كنت:                              | مبا  |
| 109  | المسار الأول: العمــل                        | (1   |
| 174  | المسار الثاني: الأقارب والأرحام              | (۲   |
| 175  | المسار الثالث: الجيران                       | (۳   |
| 140  | وذج: صوَّب نحو الهدف                         | نمو  |
| 1    | مساك الختام                                  | &    |
| 141  | رسالة قصيرة ووصيـة أخــيرة                   | €    |
| ۱۸۳  | معتويات الكتاب                               | ₩    |
| ۱۸۷  | صـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       | €    |







## اولاً: الكتــــب:

# ١) شباب جنان (كتاب + كتيبات متفرقة: سلامة قلبك ـ غرامة تأخير ـ أحلى صحبة ـ نقطة رجوع):

سلسلة تستهدف الشباب، فالشباب بذرة غالية منحها الله لكم يا شباب، وترك لكم أن تختاروا الأرض التي تبذرون فيها:

إما الأرض الطيبة وهي بيئة الخير على أن ترعوها وتتعاهدوها بغيث الإيهان وزاد الخير، وتحموها من الآفات والمهلكات، وإما أن ترموا بها في أرض بور هي صحبة الشر؛ حيث لا ماء يروي القلب ولا هواء ينعشه ويغذّيه.

والثمرة الأكيدة: شجرة ساقها من ذهب في الجنة تستظلون تحتها، أو شجرة زقوم ملتهبة في جهنم تُعذَّبون بها، ولكم وحدكم مطلق الاختيار.

#### ٢) معنا نصنع الفجر القادم:

كتاب يبث الأمل في القلوب ويبشِّر بحتمية الانتصار عن طريق إشاعة: خماسية الألم، وخماسية الأمل، وخماسية السُّنن، وخماسية العمل، وخماسية الممم.

### ٣) رُدَّ إليَّ روحي (بجزءيه: بأي قلب نلقاه وجرعات الدواء):

موسوعة قلبية شاملة موضوعها القلوب، وتتناول قصة قلب أصيب بأمراض خطيرة أوشك معها على الهلاك، فأدخِل العناية المركزة الإيهانية، وهناك امتنع عن كثير من آفات عديدة كانت سبب مرضه، ثم تلقى جرعات دواء مكثفة قارب معها على الشفاء، لكنه تعرض لانتكاسة مفاجئة أنقِذ منها في آخر لحظة، ثم واظب على العلاج حتى أتم الشفاء، وأنهى فترة النقاهة، ثم خرج بفضل الله أقوى وأفضل عما كان، يُداوي ويشفي بإذن الله غيره بعدما تداوى وشُفِي.

#### ٤) هبي يا ريح الإيمان (كتاب + كتيبات متفرقة):

كتاب يحوي عشر نسمات تهدف إلى زيادة الرصيد الإيماني ودعم الذاتية التعبدية.

#### ه سياق نحو الجنان:

كتاب يتناول صفّات القلوب المتسابقة نحو الآخرة، ورسوم الاشتراك في السباق، مع ذكر الواحات التي تأوي إليها القلوب، والعقبات التي تعترضها، مع وصايا عشر تساعد على البدء فورا في السباق.

#### ٦) صفقات رابعة (كتاب + كتيبات متفرقة):

عشر صفقات تعبِّر عن عشر عبادات متنوعة تتضمن كل صفقة منها: تسهيلات الصفقة أي ما يعينك عليها، وأرباحها وتشمل ثوابها الذي يدفعك إليها، والشروط الجزائية.

Company of the same of the sam

## ٧) رحلة البحث عن اليقين:

يتناول معنى اليقين، وكيف غرس النبي ﷺ اليقين، والعقبات التي تحول دونه، وتواثم اليقين، وكيف الوصول إليه.

#### ٨) رحلة المشتاق .. العمرة:

كتاب جديد في موضوعه يحوي فوائد جمّة ومعاني غزيرة تكشف الأسرار الباطنة للعمرة.

#### ٩) رحلة الشتاق .. الحج والعمرة:

كتاب يشمل أسرار العمرة إضافة إلى أسرار من الحج، وهو ضعف كتاب العمرة تقريبا، وفيه قرابة ضعف فوائده.

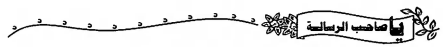
#### ١٠) أول مسرة أصلي:

وهو هذا الكتاب الذي بين يديك، وهي رائعة من روائع ابن القيم، هذَّبتها وبسطَّتها وشرحتها وأضفت إليها أضعاف معانيها، لتجعل بإذن الله لصلاتك طعها آخر ومذاقا أروع، وستحس أنك لم تكن تصلي قبلها، فشتان ما بين صلاتك هذا الكتاب وصلاتك بعده، ومن هنا جاء اسم الكتاب، لأنها تجربتي الشخصية معه التي أردت أن أنقلها لك، ولا أحرمك منها مثقال ذرة، فأقبل على حياتك الجديدة في ظل صلاتك اللذيذة الممتلئة بالمعاني الجليلة.

#### ١١) ونطــق الحجــــاب:

وهي رسالة تخاطب الأخت المسلمة تعلمها االطريق إلى أفضل حجاب من خلال سردها لثمرات الحجاب المزهرة، وأشواك التبرج المهلكة، ويركِّز الكتاب على الحجاب كسلوك قبل أن يكون زياً.

(1,1)



## قانياً: الإصدارات الهوسهية:

#### ١٢) من الطارق:

هو كتاب يتناول شهر رمضان كزائر عزيز، معه الهدايا الغاليات، والتي تتطلب منا رد الجميل من قيام ودعاء وقرآن.

#### ١٣) سهام الخير .. عشر ذي الحجـة:

يحوي عشر عبادات موزّعة على الأيام العشر - مع التحدُّث عن فضائل هذه العبادات، مع تمهيد بفضل هذه الأيام.

#### ١٤) المهاجسرون الجسدد:

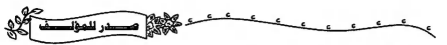
دروس ثمانية من الهجرة من تمثَّلها نال أجر المهاجرين وإن لم يقطع الصحاري والقفار.

#### ١٥) الاعتكاف .. تربية الأيام العشرة:

يتحدَّث عن مقاصد الاعتكاف العشرة، مع إبراز أفضل عبادات المعتكف، والتعرُّض لسموم الاعتكاف أي محظوراته.

#### ١٦) يا صاحب الرسالحة:

كتاب يخاطب من حمل دعوة الإسلام، واحترق قلبه كمدا على حال أمتنا، فأضاء بهمته ما حوله، وفي الكتاب: علامات حمل هذا الهمّ النبيل، وكيف يُقدّم صاحب الرسالة الدعوة في اختياراته من اختيار زوجة وبذل وقت، وكيف يضمن أن لا تفارقه في أي من لحظات حياته، وما هي الحواجز التي تحول بينه وبين هذا الحدف



النبيل، وما الذي يجعل الخير ينتفض من بين جوانحه تهيب بالناس أن يهتدوا، ويلتحقوا بالركب المبارك والقافلة التي يقودها سيد الكونين محمد.

## ثالثًا: قريبًا:

#### ١٧) رمضان ثورة التغييير:

كتاب رمضاني يستهدف تعظيم الاستفادة من رمضان باعتباره ثورة حقيقية في كل مجالات الحياة: العاديات والعبادات والسلوكيات والعلاقات، ويستهدف اغتنام رمضان في تغيير لا يتاح في غيره من الأشهر لبركة.

#### ١٨) رمضان حي ليم يمست:

رسالة تستهدف توضيح الطريق إلى الثبات على الطاعة بعد رمضان، وكيف نستغل الشحنة الإيمانية المكتسبة فيه، وتضمن عدم تسربها في وقت قصير أو طويمل.

#### ١٩) المعركة الأخسيرة:

كتاب يهدف إلى تجسيد عداوة الشيطان لديك إلى عداوة حسية ملموسة، وعلى شكل معركة لأن هذه هي حقيقة العلاقة بينك وبينه، وذلك عن طريق استعراض عداوة الشيطان التاريخية لك، واستعراض أسلحته والأسلحة المضادة لمواجهة كل سلاح من أسلحته، مع وضع خطة تفصيلية خطوة بخطوة للتغلب عليه وحره ذليلاً صاغرًا.



